
голосъ
ЦЕРКВИ

Ежемѣсячный церковно-общественный
журналъ,

Г О Д Ъ  И З Д А Н І Я  П Е Р В Ы Й .

1912 г. Февраль м.

М О С К В п.
Типолитографія И. Ефимова, преемн. И. С. Ефимовъ, Бол. Якиманка, соб. д



С О Д Е Р Ж А Н І Е .

О Т Д Ѣ Л Ъ  П Е Р В Ы Й .

1. Изображеніе св. Алексія, Митроп. Москов. и всеяРуси.
2. Поученіе и Поучительныя Посланія— св. Алексій. . .
3. Два райскихъ дара Божія въ человѣчествѣ. — Влади­

міръ, Митрополитъ Московскій...................................
4. Слово на Новый годъ.—Архимандритъ Димитрій! .
5. Духовный дневникъ.—Архимандритъ Арсеній . . .
6. Великій постъ. (Стихотвореніе). — ***..........................
7. Психологическое оправданіе христіанства. —  М. Но­

воселовъ................................................................................
8. Блаженной памяти Николая, Архіепископа Японскаго.—

И . Айвазовъ . ...................................................................
9. Портретъ Николая, Архіепископа Японскаго.

10. Русское сектантство.— I. Всероссійскій съѣздъ бап­
тистовъ въ Москвѣ.— II. Евангельскіе христіане.— 
III. Сектантскія кладбища.— И . А —скій . . . .

11. Церковное возрожденіе въ Англіи.— Л. Мансуровъ .

О Т Д Ѣ Л Ъ  В Т О Р О Й .

12. Къ трехсотлѣтію страдальческой кончины Всероссій­
скаго Патріарха Гермогена.— Всероссійскій Патріархъ 
Гермогенъ. - / / .  Айвазовъ..................... . . .

13. Портретъ Патріарха Гермогена.
14. Похвальное слово въ честь и память Святѣйшаго Па­

тріарха Гермогена.— Профессоръ-Іеромонахъ Гурій.
15. Патріархъ Гермогенъ.— (Стихотвореніе).—*** . . .
16. Церковь и Государство. По поводу законопроекта о

переходѣ изъ одного вѣроисповѣданія въ другое.—
Николай, Архіепископъ Варшавскій...........................
Взглядъ инородцевъ на законодательство по дѣламъ 
вѣры въ Россіи. — Департаментъ духовныхъ дѣлъ 
иноетран. исповѣданій.—И. А — скій..........................

17. Церковная хроника. —  Юбилей проф. А. И . Введен­
скаго .....................................................................................

18. Политическое обозрѣніе.— I. На политическомъ го­
ризонтѣ.—И. Англійскіе гости.—III. Русскій „на­
ціонализмъ44. — IV . Справедливая оцѣна. —  Н. 
М— скій . . ..............................................................

19. Опечатки ................................................................................
20. Объявленія............................................................................

Страи.

3—  16

17— 40 
41— 52 
53—  58 
59— 60

61—  88

89— 100

101— 109
110— 124

125— 133

134—138
139—147

148— 160

161— 168

169— 171

172— 186
186—

1 8 7 -1 9 2



ПОУЧЕНІЕ
Алексія митрополита отъ Апостольскихъ дѣяній 

къ христолюбивымъ христіанамъ *).

Хочу вамъ, братья, напомнить душеполезное и спа­
сительное, потому что я обязанъ пасти васъ, дѣти, 
и учить порученную мнѣ паству, какъ пишетъ Па­
велъ апостолъ къ Тимоѳею, епископу Ефесскому: ’Іадо 
Тимоѳее! учи, моли, запрети во время и безъ вре-

*) Ежегодно 12 февраля Церковь молитвенно воспоминаетъ кончину 
святителя Алексія, митрополита Московскаго и всея Руси. Святитель про. 
исходилъ изъ боярскаго рода, постригся въ иноки 20-ти лѣтъ въ Московск. 
Богоявленскомъ монастырѣ. Въ митрополита всоя Руси былъ посвященъ 
въ Царьградѣ патріархомъ Филоѳеемъ. Святитель Алексій славенъ особенно 
своими чудесами. Въ память чудеснаго исцѣленія имъ татарской ханши 
Тайдулы отъ слѣпоты святитель построилъ въ 1365 г. Чудовъ монастырь, 
въ которомъ и заповѣдалъ положить свое тѣло. Почилъ святитель 12 фе­
враля 1378 г., отъ роду 85 лѣтъ. Вскорѣ, 20 мая 1431 г., были обрѣтены 
святыя и многоцѣлебныя нетлѣнныя мощи святителя Алексія, которыя и 
донынѣ покоятся въ новомъ храмѣ Чудова монастыря. Много потрудился 
святитель Алексій и въ церковномъ наученіи своей паствы. Отъ него 
дошли до насъ печатаемыя здѣсь „Поученіе" и два „Поучительныхъ по­
сла нія“.



4

мени (2 Тимоѳ. IV, 2). Поэтому-то, дѣти, да будетъ 
всякій изъ васъ скоръ на слышаніе, а медленъ на 
слова, медленъ на гнѣвъ. Ибо гнѣвъ человѣческій не 
творитъ правды Божіей (Іак. 1, 19—20).

Прежде всего, дѣти, предлагаю вамъ притчу, ко­
торую Спаситель изрекъ неложными устами въ Сво­
емъ Евангеліи: Се изыде сѣяй сѣяти сѣмене своего. Ово 
паде при пути, а другое на камени, а иное въ терніи, 
а ино на добрѣй земли (Лук. VIII, 5 — 8). Сѣмя есть 
слово Божіе истинное, а земля—сердца человѣческія. 
Да не будетъ же, дѣти, сердце ваше ни землею тер­
нистою, не принося плода духовнаго отъ лѣности и не­
бреженія, ни каменистою, не имѣя въ себѣ страха Божія, 
ни землею при пути, предаваясь въ попраніе врагу 
Божію, діаволу, отъ житейскаго пристрастія. Господь 
да избавитъ насъ отъ сего! Но да будетъ сердце ваше 
землею благою для пріятія слова Божія истиннаго, 
Евангелія, и да приноситъ плодъ духовный, ово три- 
десять, ово шестьдесятъ, ово сто (Матѳі-ХІІІ, 8).

И другую еще притчу предлагаетъ намъ Господь 
въ своемъ Евангеліи: Человѣкъ бѣ домовитъ, иже на­
сади виноградъ, и оплотомъ огради его, и ископа въ немъ 
точило, и созда столпъ и вдаде й дѣлателемъ, да возда- 
дятъ ему плоды во времена своя (Матѳ. XXI, 33 — 41). 
Человѣкъ здѣсь означаетъ Христа Бога нашего, Ко­
торый, будучи Богомъ и человѣкомъ, для нашего спа­
сенія, какъ пишетъ нашъ свѣтлый учитель, апостолъ 
Павелъ, жилъ съ людьми во всемъ подобно намъ, 
кромѣ грѣха (Евр. IV, 15). Иже аще. кто не исповѣ­
дуетъ Іисуса Христа Сына Божія, во плоти пришед­
шаго Бога и человѣка, тотъ не отъ Бога, но сей есть 
антихристовъ (1 Іоан. IV, 3). А виноградъ насадилъ,— 
это человѣчество на землѣ. И оплотомъ оградилъ 
его,—значитъ—Своимъ закономъ Божественнымъ. И



— 5 —

создалъ столпъ—Божественную Церковь. И ископалъ 
точило—излилъ Свою честную кровь ради нашего спа­
сенія, чтобы вѣрные спасались и достигали царства не­
беснаго. И  предаде дѣлателемъ—святымъ Апостоламъ 
и святымъ отцамъ: патріархамъ, митрополитамъ, епис­
копамъ и всему священническому чину, чтобы они, 
упасши и научивши людей закону Божію, могли сказать 
во второе пришествіе Христа Бога нашего: Господи! 
се мы и дѣти, яже еси далъ намъ (Исаіи VIII, 18).

Такимъ образомъ и я грѣшный, сподобившись сего 
святительства, то-есть епископства, не по-моему до­
стоинству, но по щедротамъ Божіимъ и по великой 
милости, которую Господь изліялъ и на насъ изо­
бильно, сподобился вмѣстѣ быть вашимъ, дѣти мои, 
пастыремъ и учителемъ, пасти и учить стадо пору­
ченныхъ мнѣ словесныхъ овецъ.

Посему, дѣти, напоминаю вамъ слово Спасителя, 
сказанное Имъ Своимъ ученикамъ и апостоламъ: сія 
заповѣдаю вамъ, да любите другъ друга (Іоан. XV, 17). 
О семъ разумѣютъ вси, яко мои ученгщы есте, аще лю­
бовь имате между собою (Іоан. XIII, 35). Такъ и вы, 
дѣти, имѣйте между собою миръ и любовь. Объ этомъ 
и Павелъ апостолъ вопіетъ, говоря: весь законъ во еди­
номъ словеси исполняется, во еже возлюбигии ближняго 
своего, яко же себе (Галат. V, 14).

Также имѣйте, дѣти, въ сердцахъ своихъ страхъ 
Божій: ибо при немъ человѣкъ можетъ стяжать вся­
кую добродѣтель. Сказано: начало премудрости страхъ 
Господень (Притч. I, 7). И Григорій Богословъ пи­
шетъ: „гдѣ страхъ Божій, тамъ очищеніе плоти и 
соблюденіе заповѣдей; гдѣ соблюденіе заповѣдей, тамъ 
возвышеніе души въ горній Іерусалимъ" *).

*) Въ Словѣ ва Святые Свѣты. Твор. св. Григорія Богослова. Ч. 111, 
стр . 258.



6 —

Соблюденіе же заповѣдей Божіихъ въ слѣдующихъ- 
дѣлахъ: чистосердечномъ покаяніи о своихъ прегрѣ­
шеніяхъ каждый день, милостынѣ, удаленіи отъ не­
чистыхъ дѣлъ, которыя противны закону Божію: отъ 
блуда, отъ пьянства, отъ грабежа, отъ насилія, ча­
родѣйства, волхвованія и всякихъ гаданій; отъ жад­
ности къ богатству и неправеднаго имѣнія, которое 
бываетъ душѣ во вредъ. Имѣйте въ умѣ своемъ— 
смерть, воскресеніе, судъ и воздаяніе каждому по дѣ­
ламъ, по слову Спасителя, Который сказалъ: изыдутъ 
сотворшіи благая въ воскрешеніе живота, а сотвориііи 
злая въ воскрешеніе суда (Іоан. V, 29).

Князья, бояре и вельможи, творите судъ милостиво: 
судъ бо безъ милости есть не сотворшему милости: и 
хвалится милость на судѣ (Іак. II, 13). Мзды на непо­
винныхъ не принимайте и не на лица судите, судъ бо 
Божій есть (Второз. I, 17). Судите людей по правдѣ, 
вдовицъ, сиротъ и пришельцевъ не обижайте, да не 
возопіютъ на васъ къ Богу.

Простые люди,— Бога бойтесь и князя чтите, свя­
тительство же имѣйте выше главы своей, со всякою 
покорностію и безъ всякаго прекословія, потому что 
они имѣютъ попеченіе день и ночь о душахъ вашихъ, 
такъ какъ должны дать отвѣтъ Богу о паствѣ своей 
(Евр. XIII, 17). Ужели кто захочетъ небреженіемъ о 
своемъ спасеніи лишиться вѣчнаго живота и не вник­
нетъ въ слова Спасителя, Который сказалъ въ Сво­
емъ Евангеліи: Пріидите ко Мнѣ вси труждаюгціися и 
обремененніи, и Азъ упокою вы (Матѳ. XI, 28)? Зоветъ 
насъ Христосъ въ Царство Свое Небесное и повелѣ­
ваетъ избавляться отъ тяжкаго грѣховнаго бремени 
чистосердечнымъ покаяніемъ. Приходите къ священ­
нику, отцу духовному, съ покаяніемъ и слезами- 
Отвергните отъ себя всякія дѣла злыя и вновь н&



7 —

возвращайтесь къ нимъ. Истинное покаяніе въ томъ 
и состоитъ, чтобы возненавидѣть свои прежніе грѣхи. 
Видя таковую рѣшимость, священникъ можетъ тебя 
очистить, приблизить къ Богу и содѣлать причастни­
комъ Тѣла и Крови Христовой.

Святители и священники служатъ ходатаями ме­
жду Богомъ и людьми. Но такъ какъ и они немощію 
обложены, то приносятъ жертву Богу о себѣ и о 
людскихъ прегрѣшеніяхъ. Поэтому-то, дѣти, будьте со 
всеусердіемъ милостивы и снисходительны, какъ учитъ 
насъ великій апостолъ Іаковъ, братъ Божій: судъ бо 
безъ милости есть не сотвориіему милости (Іак. II, 13). 
И теперь, дѣти, насколько силы достаетъ, выполняйте 
законъ Божій не на словахъ, но на дѣлѣ, какъ ска­
залъ Спаситель: что Мя зовете: Господи, а не тво­
рите воли Моея (Лук, VI, 46)? И еще: отыдите отъ 
Мене: не вѣмъ васъ (Матѳ. VII, 23). Воспринимайте же, 
дѣти, рѣчи Евангельскія, проповѣди Апостольскія и 
правила святыхъ Отцевъ въ души ваши и запечатлѣ­
вайте ихъ въ сердцахъ вашихъ.

Къ церковной службѣ будьте поспѣшны, стараясь 
предварить другъ друга, какъ Іоаннъ предварилъ Пет­
ра, когда спѣшили они ко гробу Христову. Князья, 
бояре, купцы и всякій правовѣрный христіанинъ!— 
оставивъ всѣ свои дѣла, стекайтесь на церковную 
молитву безъ лѣности и не говорите: отпоемъ у себя 
дома. Домашняя молитва не можетъ имѣть никакого 
успѣха безъ церковной молитвы. Какъ храмина безъ 
огня, отъ одного дыма не можетъ согрѣться, такъ и 
та молитва безъ церковной. Ибо церковь именуется 
земнымъ небомъ; и въ ней заколается Агнецъ, Сынъ, 
Слово Божіе, для очищенія грѣховъ всего міра, вѣр­
ныхъ и людей, трепещущихъ словесъ Божіихъ; въ ней 
же проповѣдуется Евангеліе царствія Божія и Дѣянія



—  8 —

святыхъ Апостоловъ, и Соборныя посланія, и четырнад­
цать посланій свѣтлаго нашего учителя Апостола 
Павла, и постановленія святыхъ Отцевъ седми Все­
ленскихъ Соборовъ почитаются; въ ней престолъ славы 
Божіей, невидимо осѣняемый Херувимами; въ ней 
руками священническими пріемлется Тѣло и Кровь 
Божественная, и преподается вѣрнымъ на спасеніе и 
очищеніе души и тѣла. И таковое страшное, грозное 
и преславное чудо Божіе, это священнодѣйствіе Цер­
кви, хотите вы замѣнить домашнимъ своимъ пѣсно­
пѣніемъ и обрѣсти себѣ пользу?

Разсмотрите, дѣти вышеизложенныя слова, вос- 
пріимите ихъ въ свой разумъ, вострепещите сердцемъ 
и прилагайте свою домашнюю молитву къ молитвѣ 
церковной. Когда же входите въ церковь, имѣйте со 
всѣми миръ и любовь, какъ сказалъ Спаситель: егда 
принесегии даръ твой ко олтарю, иди прежде и смирися 
съ братомъ своимъ (Матѳ. V, 23—24). А входя въ цер­
ковь, вострепещи душею и тѣломъ, ибо не въ простую 
храмину входишь. И если, дѣти, такъ будете посту­
пать, то и молитва церковная за васъ будетъ восхо­
дить ко Господу. Съ боязнію, благоговѣніемъ и стра­
хомъ Божіимъ входите въ церковь, а выходите съ 
радостію, получивши прощеніе грѣховъ.

Когда же стоите въ церкви, помышляйте о своихъ 
прегрѣшеніяхъ; на это время оставляйте за собою 
всѣ дѣла внѣ церкви, какъ пишутъ святые. Открове*. 
веніемъ Духа Святаго изложили божественную службу 
Василій Кессарійскій, Іоаннъ Златоустъ, Григорій Бого­
словъ: „Станемъ со страхомъ!* „Возлюбимъ другъ 
друга" сердечною любовію, а не устами и языкомъ. 
И — „всякое нынѣ житейское отложимъ попеченіе". 
„Нынѣ" бо „Силы Небесныя съ нами невидимо слу­
жатъ". И не смѣйте, дѣти, прогнѣвлять Бога своими



9 —

разговорами въ церкви. Отнынѣ пусть прекратится 
среди насъ такое безстрашіе—разговоры и безчинное 
стояніе въ церкви; но да будетъ сердце ваше землею 
благою, пріемлющею слово поученія нашего.

Долженъ я, дѣти, пріявши отъ Бога талантъ, не 
скрывать его въ землѣ, но раздать вамъ, добрымъ 
торжникамъ. Вы же творите куплю духовную съ при­
былью, дабы и я съ великимъ Апостоломъ Павломъ 
осмѣлился сказать въ день судный о тѣхъ, которыхъ 
научилъ: вы похвала моя, вы и радость, вы и вѣнецъ мой 
предъ Богомъ (1 Солун. II, 19). Такъ бы и меня, грѣш­
наго, сподобилъ Богъ сказать во второе его прише­
ствіе—съ Еами, моими дѣтьми: Господи! се азъ и дѣти, 
яже ми еси далъ. И нынѣ, дѣти, ради Бога потщитесь 
всячески угодить Богу добрыми дѣлами, души свои 
спасти, гнѣвъ Божій утолить и себя приблизить къ 
Богу.

Имѣйте, дѣти, знаменіе Христово въ душахъ вашихъ. 
Григорій Богословъ пишетъ: „не легко украсть овцу, 
на которой положенъ знакъ" *). Знакъ же для овецъ 
стада Божія есть пріобщеніе Тѣла и Крови Христовой. 
Вы, дѣти, какъ овцы словеснаго стада, не пропускайте 
ни одного поста, не возобновивъ на себѣ сего знаме­
нія, но будьте причастниками Тѣла и Крови Христо­
вой.

Все это, дѣти, писалъ я вамъ кратко, вашего ради 
спасенія; но вы благоразуміемъ своимъ умножьте въ 
сердцахъ вашихъ плодъ духовный. Приточникъ сказалъ: 
аще таковымъ коварствомъ, т.-е. ученіемъ, поживете, 
то приложатся вамъ и лѣта живота (Притч. IX, 11). 
Такъ же и вы, дѣти, если примите и сохраните въ

*) Въ Словѣ на св. Крещеніе. Творенія св. Григорія Богослова. Ч. III. 
■стр. 285.



10 —

сердцахъ вашихъ то, что написалъ я вамъ, и испол­
ните не словомъ только, но дѣломъ, то содѣлаетесь 
причастниками Царствія Небеснаго, коего да'сподо­
битъ всѣхъ насъ Господь во второе Его пришествіе, 
со всѣми отъ вѣка Ему угодившими, и да сподобитъ быть 
общниками горняго Іерусалима, прославляющими въ 
Троицѣ Отца и Сына и Святаго Духа, нынѣ и присно 
и во вѣки вѣковъ. Аминь*).

ПОУЧИТЕЛЬНОЕ ПОСЛАНІЕ.

СВЯТАГО АЛЕКСІЯ,
МИТРОПОЛИТА МОСКОВСКАГО И ВСЕЯ РУСИ.

Митрополита всея Руси игуменамъ, священникамъ, 
діаконамъ и всѣмъ правовѣрнымъ христіанамъ, людямъ 
христоименитымъ, пребывающимъ въ правовѣріи, всей 
области Нижегородской и Городецкой: благодать вамъ 
и миръ отъ Бога свыше.

Милостію Божіею и благодатію Святаго Духа, дан­
ною мнѣ отъ Бога, хотя и не по достоинству моему, 
но по великой милости Господа Бога и Спаса нашего 
Іисуса Христа, я сподобленъ святительства. И потому, 
дѣти, я долженъ вамъ всегда воспоминать душеполез­
ное и спасительное, дабы вы не сказали въ страшный 
день суда Спасова: мы не слыхали поученія о спасеніи 
душъ нашихъ отъ митрополита Алексія всея Руси.

Для сего, дѣти, пишу вамъ и побуждаю васъ на 
благое: игуменовъ, священниковъ, діак'оновъ и всѣхъ 
правовѣрныхъ христіанъ, дабы вы послѣдовали Спасову 
Евангелію, апостольской проповѣди, Святыхъ Отецъ

*) „Прибавленія къ Твореніямъ Святыхъ Отцовъ", часть V, 1874 г., стр. 
30—39, и часть IV, 1847 г., стр. 102.



—  11 —

установленію. Ибо Христосъ сказалъ апостоламъ: вы 
есте соль земли, вы есте свѣтъ міра’, да просвѣтится 
свѣтъ вашъ предъ человѣки, яко да видятъ ваша добрая 
дѣла, и прославятъ Отца вашего, иже на небесѣхъ (Матѳ. 
V, 13, 14, 16). Такъ и великій Апостолъ Павелъ пи­
шетъ къ своему ученику Тимоѳею: чадо Тимоѳее, научи, 
умоли, запрети благовременнѣ и безвременнѣ (2 Тимоѳ. 
IV, 2). Такимъ же образомъ и вы, дѣти, игумены, 
іереи, учите своихъ дѣтей духовныхъ страху Божію, 
и исповѣданію грѣховъ, и милостынѣ, по силѣ; не 
убойтеся лица сильныхъ и запрещайте имъ, да не 
обидятъ меньшихъ. Поучайте, чтобы христіане имѣли 
между собою миръ, любовь и правду, не устами и не 
языкомъ, но сердцемъ чистымъ и душею правою.

Смотрите, дѣти, какой мятежъ у васъ возсталъ въ 
сіе время! Отчего намъ все это приключается? — отъ 
нашей наисправности предъ Богомъ, какъ пишетъ 
великій Григорій Богословъ: „отчего бываютъ удары 
на города, то есть казни или непріятельскія наше­
ствія, голодъ, моръ или пожары? Все это бываетъ по 
нашему прегрѣшенію предъ Богомъ" *). Нынѣ, дѣти, 
сколько возможно по силѣ вашей, какъ сами живите 
въ страхѣ Божіемъ и чистотѣ, такъ и дѣтей своихъ 
духовныхъ учите страху Божію и чистотѣ. Имѣйте, 
дѣти, всегда предъ очами память смерти, и воскре­
сеніе, и судъ Спасовъ, и воздаяніе каждому по дѣ­
ламъ его. Поучайте дѣтей своихъ, дабы они были 
причастниками Тѣлу и Крови Христовой, съ чистою 
тѣлесною и душевною и со страхомъ Божіимъ по сло­
ву Спасителя, какъ Онъ сказалъ въ Своемъ Еванге­
ліи: ядый Мою плоть и піяй Мою кровь имать животъ

*) Изъ слова на безмолвіе отца, по опустошеніи градомъ полей. См. 
«Творенія Св. Отцовъ» въ русскомъ переводѣ. 1843 г. Т. II, стр. 51.



12 —

вѣчный; и на судъ не пріидетъ, но прейдетъ отъ смерти 
въ животъ (Іоан. VI, 54; V, 24).

Еще, дѣти, пишу вамъ и о томъ, чтобы вы отсѣкли 
отъ себя корень зла, возбуждающій всякое беззаконіе, 
то-есть пьянство. Оно, во первыхъ, погубляетъ душу, 
отнимаетъ зрѣніе очей, тѣло дѣлаетъ безсильнымъ, 
сокращаетъ жизнь тѣлесную, истребляетъ въ человѣ­
кѣ страхъ Божій, отдаляетъ его отъ Бога и доводитъ 
его до нищеты душевной и тѣлесной. Смотрите же, 
дѣти, сколько зла въ пьянствѣ!

Знайте, дѣти, игумены и священники, вожди слѣ­
пыхъ, наставники заблуждающихъ, врачи болящихъ,— 
знайте вашъ долгъ, что если кто не вѣдаетъ закона 
Божія, того наводите на путь закона, наставляйте 
его на всякую истину, врачуйте болящихъ душею и 
будьте подобны соли. Ибо свойство соли таково, что 
она очерствѣвшее умягчаетъ, а слабое укрѣпляетъ: 
такъ и вы, если кто будетъ упругъ къ поученію, та- 
коваго умягчайте словомъ Божіимъ законнымъ; а кто 
будетъ слабъ, таковаго укрѣпляйте словомъ Божіимъ 
законнымъ, какъ пишетъ свѣтлый нашъ великій учи­
тель, Апостолъ Павелъ: да будетъ слово ваше солію 
растворено (Колос. IV, 6). Пасите словесныя овцы 
стада Христова со страхомъ и боязнію, чтобы онѣ не 
заблудили по горамъ и по пустынямъ, то-есть, не 
блуждали безъ закона Божія и не сдѣлались бы пи­
щею волковъ, то-есть, добычею діавола. Помните слово 
Спасителя, которое онъ сказалъ къ верховному Сво­
ему Апостолу Петру, по святомъ Своемъ тридневномъ 
воскресеніи: аще, Петре, любиши Мя, паси овцы Моя 
(Іоанн. XX, 15—17),—и это сказалъ ему не однажды, 
но трижды. И Петръ Апостолъ, какъ обѣщался, такъ 
и сдѣлалъ, и душу свою положилъ за овцы Христовы. 
Смотрите же, дѣти, сколь великое надлежитъ вамъ



13

имѣть попеченіе о словесныхъ овцахъ стада Хри­
стова!

Впрочемъ, я пишу сіе не однимъ игуменамъ и свя­
щенникамъ, но и князьямъ и боярамъ, и мужамъ 
и женамъ, и всѣмъ правовѣрнымъ христіанамъ, что­
бы вы, дѣти, имѣли почтеніе, покорность и послуша­
ніе къ отцамъ вашимъ духовнымъ, поколику они 
учатъ васъ душеполезному и спасительному.

Наконецъ, дѣти, живите въ мирѣ и здравіи душе­
вномъ и тѣлесномъ. Также, дѣти, поминайте въ мо­
литвахъ своихъ и наше смиреніе, дабы Христосъ Богъ 
насъ соблюдалъ отъ непріязни (Іоан. XVII, 15) въ семъ 
вѣкѣ, а въ будущемъ бы сподобилъ насъ Христосъ 
стать предъ лицемъ Его и сказать съ дерзновеніемъ: 
Господи, се азъ и дѣти мои, яже ми далъ еси (Исаіи 
VII, 18; Евр. II, 13). И если вы, дѣти, такъ испол­
ните то, что я вамъ писалъ, душеполезное и спаси­
тельное, для вашего спасенія: то Богъ мира да бу­
детъ съ вами, и милость святой Богородицы, и мо­
литвы святыхъ Отецъ, и нашего смиренія благосло­
веніе. Богу нашему слава во вѣки. Аминь *).

ПОУЧИТЕЛЬНОЕ ПОСЛАНІЕ

СВЯТАГО АЛЕКСІЯ,
МИТРОПОЛИТА МОСКОВСКАГО И ВСЕЯ РУСИ.

Благословеніе Алексія, митрополита всея Руси, 
всѣмъ христіанамъ, находящимся въ области Червле­
наго Яра и по карауламъ возлѣ Хопоръ, до Дону,

•) Душеполезное Чтеніе 1861 года. Часть I, стр. 458—467.



— 14 —

священникамъ и діаконамъ, баскакамъ *), сотникамъ 
и боярамъ.

Молюся Богу и Пресвятой Богородицѣ, да будете 
вы душею и тѣломъ добры и здравы, и да исполня­
ете заповѣди Божіи, ибо Христосъ говоритъ: имѣяй 
заповѣди Моя и соблюдаяй я, той есть любяй Мя (Іоан. 
XIV, 21). Чтобы быть вамъ возлюбленными отъ Хри­
ста, должно исполнять Его заповѣди. Имѣйте правую 
вѣру во Святую и единосущную Троицу, въ которую 
крестились, любовь и миръ другъ къ другу, правду, 
цѣломудріе, милостыню и исповѣданіе грѣховъ.

Господь Богъ Іисусъ Христосъ такъ сказалъ Сво­
имъ ученикамъ и Апостоламъ: шедше въ міръ весь, про- 
повѣдите Евангеліе всей твари. Иже вѣру иметъ и кре­
стится, спасенъ будетъ, а иже не иметъ вѣры, осужденъ 
будетъ (Марк. XVI, 15—16). Даровалъ имъ также бла­
годать и власть: елика аще свяжете на земли (ради 
грѣховъ человѣческихъ), будутъ связана на небеси: и 
елика аще разрѣшите на земли, будутъ разрѣшена на 
небесѣхъ (Марк, XVIII, 18). И такъ еще сказалъ: слу­
шали васъ, Мене слушаетъ: и отметаяйся васъ, Мене 
отметается (Лук. X, 16). Эту же благодать Пресвя­
таго Духа пріялъ и я грѣшный отъ преосвященнаго 
вселенскаго патріарха и отъ святаго собора, и прі­
ѣхалъ ко святой Софіи, въ митрополію всея Руси, въ 
Кіевъ, и ко всѣмъ христіанамъ, обрѣтающимся во 
всей Русской землѣ, пастырь и учитель. Великая тя ­
гость на мнѣ: долженъ я говорить и учить всѣхъ 
всему душеполезному и спасительному. По той же 
причинѣ много разъ и митрополитъ Ѳеогностъ писалъ 
къ вамъ, дѣтямъ своимъ, что служитъ на пользу ду-

*) Баскакъ—татарскій приставъ для сбора податей и надзора за испол 
нѳніемъ ханскихъ повелѣній.



там ъ вашимъ. Вы же, какъ показываетъ время, словъ 
моихъ не слушаете и поученія моего не принимаете, 
но исполняете плотскую волю и дѣла темныя. Развѣ 
вы не знаете, что владыки всей Русской земли нахо­
дятся подъ моею властію и въ моей волѣ? Я ихъ по­
ставляю благодатію Пресвятаго Духа. Такимъ же 
образомъ подана власть и вашему владыкѣ. Но вы 
словъ его не принимаете, а принимаете стороннихъ 
пастырей. Какъ видно, принадлежите вы къ паствѣ 
не истиннаго Пастыря Христа, а духа противнаго. 
Ибо словесныя овцы Христовы слушаютъ гласа Хри­
стова и послушны слову нашему, потому что мы— 
Христовы и изрекаемъ слова Христовы. И кто Хри­
стовъ, тотъ слушаетъ насъ и исполняетъ то, о чемъ 
я пишу, а кто не слушаетъ насъ, тотъ не Божій. 
Истинный и вѣрный христіанинъ является таковымъ 
по дѣламъ своимъ, какъ и Апостолъ говоритъ: вѣра 
безъ дѣлъ мертва есть (Іак. II, 17). Таковы и дѣла 
безъ вѣры. Поэтому, дѣти, творите дѣла свѣтлыя, а 
всякая злоба, досада, ярость, гнѣвъ, блудъ, прелюбо­
дѣяніе, обида, зависть, убійство и пьянство да отни­
мется отъ васъ (Ефес. IV, 31), потому что, говоритъ 
Апостолъ, таковая творящій царствія Божія не наслѣ­
дятъ (Галат. V, 19—21).

Слыша это всегда отъ святыхъ, возлюбленные, по- 
кайтеся и обратитеся къ Богу, научитеся творить 
благое и себя остерегайте. Помните смерть, воскре­
сеніе, будущій Страшный судъ и Того великаго и 
Страшнаго Судію, Который знаетъ человѣческія серд­
ца, помышленія и дѣла; помните вѣчный покой пра­
ведныхъ и вѣчную муку грѣшныхъ. Если вы будете 
помнить все это, то не согрѣшите никогда и не бу­
дете непослушны намъ, которыхъ Духъ Святый поста­
вилъ пастырями и учителями для всѣхъ христіанъ.



— 16 —

Всегда прибѣгайте къ церквамъ, съ женами и дѣть­
ми, и изъ имущества своего удѣляйте церквамъ и свя­
тымъ; священниковъ и монаховъ любите^ и просите 
молитвы ихъ. Вдовицъ, сиротъ, плѣнныхъ и стран­
никовъ милуйте и призирайте, и находящихся въ 
темницахъ посѣщайте, да сподобитесь блаженнаго 
онаго святого гласа Христа истиннаго, глаголющаго: 
пріидите благословенніи Отца Моего и наслѣдуйте уго­
тованное вамъ царствіе отъ сложенія міра: взалкахся
бо, и дасте Ми ясти: возжадахся, и напоисте Мя: стра­
ненъ бѣхъ, и введосте Мене: нагъ, и одѣясте Мя: боленъ, 
и посѣтисте Мене: въ темницѣ бѣхъ, и пріидосте ко 
Мнѣ (Матѳ. XXV, 34—Зо). Творящіе же зло и безза­
коніе, немилостивые, безжалостные пойдутъ во тьму 
кромѣшнюю. Но если вы будете исполнять Христовы 
заповѣди, получите спасеніе: да и не тяжки онѣ.

Если вы исполните такъ, какъ я пишу вамъ, ду­
шеполезное и спасительное, грамоты этой послушаетесь 
и дадите церковную пошлину, то да будетъ съ вами, 
съ женами и дѣтьми вашими, и со всѣми христіана­
ми—милость Божія и Пресвятой Богородицы и мое 
благословеніе *).

*) Акты историческіе, собранные и изданные Археографическою Комис­
сіею. Томъ I, 1334—1598. № 3 Стран, 3—4. С.-Петербургъ, 1841 г.



Два райскихъ дара Божія въ человѣчествѣ.

Изгнавъ падшаго человѣка изъ рая, Богъ не окон­
чательно лишилъ его своей милости;—Онъ даровалъ 
ему двоякое сокровище и благословеніе. Какъ отецъ 
въ Евангельской притчѣ отпустилъ изъ дома блуд­
наго сына Своего не съ пустыми руками, а далъ ему 
часть его наслѣдства, такъ и небесный Отецъ— не 
совершенно нагими выслалъ изъ рая согрѣшившихъ 
чадъ Своихъ. Онъ далъ имъ и ихъ потомкамъ изъ 
райскаго наслѣдія нѣчто такое, что постоянно должно 
напоминать имъ о потерянномъ блаженствѣ, пробу­
ждать ихъ тоску по родинѣ, по отеческому дому и, 
какъ свѣтлая звѣзда въ темной ночи, показывать путь 
къ возвращенію.

Этою путеводною звѣздою служатъ для нихъ празд­
никъ и семья. Такое важное значеніе послѣдніе всегда 
имѣли и будутъ оставаться съ нимъ до тѣхъ поръ, 
пока существуютъ люди на землѣ, которые еще носятъ 
на себѣ слѣдъ Божественнаго происхожденія: празд­
никъ, какъ такой день покоя, въ который бѣдные 
трудящіеся люди забываютъ проклятіе грѣха, лежащее 
на работѣ и, смывъ потъ съ лица своего, могутъ 
положить за пазуху свои усталыя, терніемъ и колю­
чками исцарапанныя во время работы руки; а семья, 
какъ тихій сборный пунктъ въ разсѣяніи міра и раз­
бродѣ жизни, гдѣ члены ея могутъ имѣть свое тѣсное 
общеніе, радость и утѣшеніе. Да, есть еще въ этомъ

2ГОЛОСЪ Ц ЕРКВИ .



18 —

мірѣ грѣха и себялюбія такой тихій алтарь, на кото­
ромъ пріятнымъ фиміамомъ горитъ жертвенный 
огонь любви къ Богу и людямъ.

Праздникъ и семья ничего не имѣютъ въ себѣ 
человѣчески земнаго и искусственно созданнаго, но 
это—священныя установленія Бога, учрежденныя на 
радость и счастье человѣка. Прежде чѣмъ Господь 
поставилъ праздникъ и семью подъ святую защиту 
своего закона, прежде чѣмъ Онъ заповѣдалъ: помни 
день субботній, чти отца твоего и матерь, не прелюбы 
сотвори,—еще задолго до Моисеева закона уже суще­
ствовали тамъ, въ Эдемскомъ раю, и день покоя, и 
семья, какъ дары Божественной благости и любви. 
Вотъ почему не какъ тяжелую и непріятную обязан­
ность, къ исполненію которой мы должны понуждать 
себя, но, какъ самое пріятное и вожделѣнное право 
чадъ Божіихъ, должны мы съ любовію принимать эти 
дары нашего Бога и съ сердечною благодарностью 
наслаждаться ими. Однакожъ, ослѣпленіе грѣха такъ 
глубоко и неблагодарность человѣческая такъ велика, 
что многіе изъ людей попираютъ эти дары Божіи и 
безумно отталкиваютъ дарованное имъ счастье. О, 
если бы люди знали, что они пріобрѣтаютъ и .что 
теряютъ въ праздничномъ отдыхѣ и семьѣ,—они не 
были бы такъ неразумны, и не стали бы пренебре­
гать и злоупотреблять этими дарами!

Кто любитъ Бога, любитъ свою душу и своихъ 
ближнихъ, тотъ не можетъ равнодушно и безъ боли 
сердца смотрѣть, какъ эти святилища Бога все болѣе 
и болѣе разрушаются, пренебрегаются и употребля­
ются во зло. Поистинѣ, здѣсь идетъ дѣло не о чемъ 
нибудь безразличномъ и неважномъ; нѣтъ, здѣсь дѣло 
идетъ о необходимыхъ условіяхъ нашего земнаго 
счастья и нашего вѣчнаго спасенія. Ибо если необ-



19 —

ходимо признать, что вся наша истинно человѣческая 
жизнь возрастаетъ изъ сѣмени Божественнаго слова, 
то спросимъ мы: когда это сѣмя такъ обильно сѣется, 
какъ не въ праздничные дни? И гдѣ оно находитъ 
такую плодоносную почву, какъ не въ христіанской 
семьѣ? Устранять изъ семейной жизни праздникъ, 
значитъ тоже, что отрывать дерево отъ корня. Можетъ 
ли оно безъ него расти и плодъ приносить? Не все 
ли это равно, какъ если бы кто исчерпалъ до осно­
ванія свой источникъ? Откуда тогда взялась бы вода?

Да, исторія христіанской культуры и цивилизаціи, 
вся исторія церкви и міра подтверждаетъ, что народъ, 
который свято соблюдаетъ четвертую заповѣдь въ 
семейной и общественной христіанской жизни, можетъ 
противостоять всѣмъ вреднымъ, нравственно—раст- 
лѣвающимъ теченіямъ; и наоборотъ: тотъ народъ, кото­
рый попираетъ праздники и оскверняетъ семейную 
жизнь, нравственно развращается и гибнетъ. Грѣхи,— 
эта причина нравственной порчи людей,—начинаются 
всегда съ пренебреженія къ Божественному слову, 
съ уклоненія отъ Божественнаго порядка и дисци­
плины, а потомъ убиваютъ великій страхъ Божій, при 
чемъ во всѣхъ областяхъ жизни исчезаетъ великая 
правда, которая возвышаетъ народъ. Чтобы убѣдиться 
въ томъ, насколько благочестивъ и богобоязненъ тотъ 
или другой народъ, для этого достаточно узнать, какъ 
относится онъ къ празднику и семьѣ.

И такъ—называемое соціальное бѣдствіе и народ­
ный недугъ новѣйшаго времени, въ существѣ дѣла, 
есть недугъ праздничнаго дня и семьи. Одинъ изъ 
самыхъ глубокихъ знатоковъ народной жизни (Несторъ 
Бадельшвингъ), болѣе другихъ прилагавшій заботы къ 
излѣченію недуга народной жизни, сказалъ однажды: 
„все, что дѣлается въ области христіанской любви къ

2*



20

ближнимъ,- есть работа только въ периферіи по отно­
шенію къ тому, что необходимо дѣлать для поддер­
жанія и сохраненія христіанской семейной жизни. 
Здѣсь—центръ этого недуга и врачеванія. Празднич­
ный день и семья должны итти рука объ руку; одно 
стоитъ или падаетъ вмѣстѣ съ другимъ".

Итакъ, вопросъ о христіанскомъ праздникѣ есть 
вопросъ не религіозный только, но и общечеловѣче­
скій и соціальный. Праздникъ есть законъ не Бога 
только, но и законъ человѣка, законъ природы. Празд­
никъ есть день не религіознаго только назиданія, но 
и домашняго и соціальнаго порядка, день отдыха, не­
обходимаго для поддержанія жизни и здоровья тѣлес­
наго, и день укрѣпленія семейнаго очага и семей­
ныхъ узъ. Вотъ почему его справедливо называютъ 
(Блаженный Августинъ) „перломъдней" или „царемъ 
всѣхъ дней". Вотъ почему не безъ права говоритъ 
извѣстный борецъ по вопросу о воскресномъ днѣ 
Крекеръ: „нѣтъ ни одного болѣе важнаго, соціаль­
наго, политическаго и церковнаго вопроса, какъ 
вопросъ о соблюденіи праздничнаго дня". Даже и такой 
человѣкъ, какъ Прудонъ, великій революціонеръ, кото­
рый всякую собственность считаетъ воровствомъ, ре­
лигію только дѣломъ глупаго и дѣтски наивнаго народа, 
въ особомъ своемъ трактатѣ защищаетъ праздничный 
день. Намъ—русскимъ должно быть особенно стыдно 
за то, что въ нашемъ обществѣ высказываются не за 
сохраненіе праздничныхъ дней, а за сокращеніе и 
отмѣну ихъ, и только соціалъ-демократическая партія 
стоитъ за нихъ, но, конечно, не по религіознымъ побу­
жденіямъ.

Важность и значеніе праздника вытекаютъ изъ того, 
что въ охраненіи его принимаютъ одинаковое участіе 
три великихъ союза: государство, церковь и семья,



—  21

которымъ Богъ ввѣрилъ надзоръ за этимъ сокрови­
щемъ. Государство, какъ стражъ внѣшняго правиль­
наго порядка жизни, заботится о праздничномъ отды­
хѣ; церковь, какъ попечительница и воспитательница 
духовной жизни,—о святости его; семья, какъ мѣсто, 
гдѣ гармонически настраивается внѣшняя и вну­
тренняя жизнь, заботится о правильномъ препрово­
жденіи праздника въ отдохновеніи и радости.

Соотвѣтственно этому и польза отъ праздничнаго 
дня получается троякая: а) польза для нашего тѣла 
и для внѣшней здоровой жизни, получаемая отъ отды­
ха и покоя, б) польза для нашей души и религіозной 
жизни, получаемая отъ святаго благочестиваго пре­
провожденія этого дня, и в) польза для семейной и 
общественной жизни отъ того общенія, коему осо­
бенно благопріятствуетъ праздничный день.

Важно, очень важно уже и то благо, которое при­
носитъ человѣку праздникъ, доставляя ему отдыхъ 
отъ будничныхъ ежедневныхъ работъ. Наше тѣло не 
въ состояніи работать каждый день безпрерывно и 
безъ промежутковъ. Поддбно тому, какъ нуждается 
оно для укрѣпленія своихъ силъ въ. ночномъ покоѣ, 
такъ необходимъ для него послѣ ряда рабочихъ дней 
и дневной покой. Вотъ почему Господь Богъ устано­
вилъ седьмой день, какъ день покоя. Наша натура 
не можетъ существовать безъ отдыха и покоя, и кто 
нарушаетъ этотъ законъ природы, тотъ не остается 
безъ наказанія. Умноженіе болѣзней, слабость и дря­
блость тѣлесныхъ силъ и другіе недуги, какъ напр. 
болѣе и болѣе развивающаяся въ нашемъ поколѣніи 
нервозность и разнаго рода психическіе недуги, объ­
ясняются безъ сомнѣнія тѣмъ, что люди переутомля­
ются, не имѣя настоящаго, дѣйствительнаго покоя, 
что воскресные и праздничные дни они проводятъ



—  22

такъ, что эти дни не только не даютъ имъ успокое­
нія и отдыха, но скорѣе требуютъ еще большаго 
напряженія и расходованія тѣлесныхъ силъ. По сооб­
щенію одного, извѣстнаго въ этой области доктора 
(Муссо), человѣческая жизнь при строгомъ соблюденіи 
праздничнаго покоя бываетъ на */7 часть продолжи­
тельнѣе, чѣмъ при нарушеніи его. Достойно примѣ­
чанія изреченіе одного Англійскаго государственнаго 
мужа, который въ отвѣтъ на привѣтственную рѣчь 
одного дипломата, въ коей подчеркнуто было, какъ 
особенное счастье, его долголѣтіе, сказалъ: „этимъ 
счастьемъ я обязанъ преимущественно тому, что строго 
соблюдалъ четвертую заповѣдь".

Не подлежитъ сомнѣнію, что всякій, кто проводитъ 
въ работѣ праздничный день, въ будніе рабочіе дни 
не можетъ сдѣлать столько, сколько сдѣлаетъ тотъ, 
кто въ праздникъ отдыхаетъ и накопляетъ силы. Тотъ 
или сдѣлаетъ „шабашъ", т е. не станетъ работать въ 
слѣдующій день, или потерянный праздничный отдыхъ 
возмѣститъ въ какой нибудь другой день недѣли. Не­
даромъ у насъ сложилась поговорка: „чтб въ воскре­
сенье наживешь, то въ понедѣльникъ проживешь".

То возраженіе, которое столь часто приходится слы­
шать, что въ семь дней всегда можно заработать 
болѣе, чѣмъ въ шесть дней, вѣрно только повидимому. 
Ибо при .этомъ расчетѣ забытъ одинъ очень важный 
факторъ: это—благословеніе Бога, отъ Котораго вся­
кое даяніе благое и всякій даръ совершенный, и отъ Ко­
его, слѣдовательно, зависитъ и всякій успѣхъ въ на­
шей работѣ. Здѣсь я позволю себѣ привести нѣколько 
фактовъ, которые представляютъ разительное дока­
зательство несправедливости той мысли, по которой 
въ семь дней больше можно сдѣлать, чѣмъ въ шесть.

Въ 1832 году отъ второй камеры въ Англійскомъ



— 23

Нижнемъ Парламентѣ назначена была комиссія съ 
порученіемъ изслѣдовать успѣхи семидневной работы, 
въ сравненіи съ шестидневною. Многочисленныя пока­
занія свидѣтелей, какъ и мнѣніе врачей, привели ко­
миссію къ заключенію, что шестидневной работѣ при­
надлежитъ несомнѣнно преимущество. Также и въ 
Сѣверной Америкѣ производили опыты съ работою 
тысячъ людей и животныхъ и всегда приходили къ 
тому выводу, что качество и количество семидневной 
работы стоятъ гораздо ниже, чѣмъ шестидневной. 
Англійское общество ямщиковъ назначило для одной 
половины своихъ лошадей семидневную ѣзду, а дру­
гой шестидневную, и оказалось, что потеря, проис­
шедшая отъ изнуренія животныхъ при семидневной 
ѣздѣ, была больше, чѣмъ вырученная прибыль.

Одинъ великій промышленникъ фабричнаго города 
на Рейнѣ на своемъ юбилеѣ заявилъ, что то великое 
благословеніе, которое въ теченіе 25 лѣтъ почивало 
на его работѣ, онъ приписываетъ покою празднич­
ныхъ дней, который строго соблюдалъ онъ, не смо­
тря ни на какія препятствія.

А что имѣетъ значеніе въ отношеніи къ отдѣль­
ному лицу, то имѣетъ тауое же значеніе и въ отно­
шеніи къ цѣлому обществу, къ народу. Одинъ зна­
менитый учитель правовѣдѣнія (Блюнчли) говоритъ въ 
своемъ государственномъ лексиконѣ подъ заглавіемъ: 
Культурполиція: „Ничѣмъ государство не можетъ такъ 
возвысить народную нравственность, а въ связи съ 
этимъ и внѣшнее благополучіе, какъ тою поддержкою 
и покровительствомъ, какое оно оказываетъ церкви," — 
разумѣя здѣсь именно проповѣдь церкви о соблюде­
ніи праздниковъ.

Одинъ знатокъ древности обращаетъ вниманіе на 
то, какъ Израильскій народъ, строго соблюдающій



— 24

свою субботу въ теченіе столь многихъ столѣтій, сох­
ранилъ свои духовныя и тѣлесныя силы, тогда какъ 
недостатокъ этого чередованія между трудомъ и отды­
хомъ у Грековъ и Римлянъ былъ главною причиною 
разстройства и разложенія ихъ народной жизни.

Наконецъ, по существующему общему мнѣнію, добрыя 
черты въ характерѣ Англійскаго народа, именно 
извѣстныя чувства законности и порядка, имѣютъ 
свой корень въ его строгомъ, согласномъ съ заповѣ­
дью Божіею, соблюденіи воскреснаго дня.

Было бы очень желательно, чтобы на эти факты 
болѣе обращалось вниманія и у насъ при празднич­
номъ отдыхѣ чиновниковъ и служащаго класса людей. 
Если бы желѣзнодорожные служащіе имѣли болѣе 
праздничнаго отдыха, то, навѣрное, тогда менѣе было 
бы несчастій на желѣзныхъ дорогахъ. На тѣ издержки, 
которыя идутъ на вознагражденіе убытковъ вслѣдствіе 
частыхъ крушеній и несчастій, могло бы быть поста­
влено гораздо большее количество служащихъ. На 
западѣ эта мысль примѣняется къ дѣлу и не безъ 
успѣха. Въ 1886 году Бельгійскій министръ путей 
сообщенія публично высказалъ мнѣніе, что его распо­
ряженіе о наибольшемъ праздничномъ отдыхѣ дало 
прекрасные результаты, что не было вслѣдствіе этого 
никакого ущерба и правонарушеній ни въ отношеніи 
публики, ни въ отношеніи частныхъ лицъ, и что всѣ 
служащіе на желѣзныхъ дорогахъ были очень благо­
дарны за то, что имъ дали возможность болѣе уча­
ствовать въ праздничномъ отдыхѣ. Равно и баронъ 
Приссе, желѣзнодорожный начальникъ, въ засѣданіи 
бывшаго въ Брюсселѣ желѣзнодорожнаго конгресса, 
горячо ратовалъ за необходимость болѣе продолжи­
тельнаго отдыха для служащихъ на желѣзной дорогѣ. 
Онъ называлъ положительно варварствомъ тотъ поря-



— 25 —

докъ, при которомъ служащіе изъ года—въ годъ, изо 
дня—въ день, безъ перерыва, съ глубокаго утра до 
поздней ночи, остаются на службѣ. И тогдашній 
Прусскій желѣзнодорожный директоръ, а затѣмъ ми­
нистръ Тиленъ, стремился къ этой цѣли ограниченія 
работы для желѣзнодорожныхъ служащихъ и къ 
сокращенію товарныхъ поѣздовъ въ праздничные дни, 
что отчасти и осуществлено.

Слѣдуетъ замѣтить, что Западныя государства въ 
послѣдніе годы много сдѣлали кѣ лучшему употреб­
ленію времени въ праздничные дни. Въ настоящее 
время тамъ едвали уже могутъ находить себѣ мѣсто 
такія вещи, какъ 20 или 15 лѣтъ назадъ, когда напр. 
въ Бременѣ въ великій пятокъ устроена была птичья 
и кроликова выставка, а въ Берлинѣ въ тотъ же 
день публичная выставка ученическихъ и школьныхъ 
работъ, а въ день праздника Вознесенія происходило, 
тамъ же открытіе выставки домашняго скота. Противъ 
этого протестовала совѣсть народа. А у насъ?—кто 
не знаетъ, какъ мало еще сдѣлано и какъ много еще 
предстоитъ сдѣлать у насъ для того, чтобы какъ 
должно, по христіански, и благоразумно проводить 
праздничное время? Какъ часто нарушаются воскрес­
ные и праздничные дни въ наше время, напримѣръ, 
поѣздками, пикниками, зрѣлищами и играми въ раз­
наго рода товарищескихъ кружкахъ, увлекающихъ за 
собою и тѣхъ, кто желалъ бы провести праздникъ въ 
тихой семейной обстановкѣ, Какой вредъ заключается 
въ томъ злоупотребленіи праздниками, когда проводятъ 
предшествующую имъ ночь безъ сна, за карточнымъ 
столомъ, или, что еще хуже, въ попойкахъ и куте­
жахъ. Равнымъ образомъ, какой смыслъ можно найти 
въ томъ, если лавки, торгующія съѣстными припасами, 
какъ напр. пекарни, булочныя, мясныя и овощныя,



— 26 —

запираются, а пивныя, кабаки и трактиры въ теченіе 
всего праздника стоятъ открытыми! Особенно слабы 
полицейскія распоряженія, касающіяся праздничныхъ 
дней, у насъ въ провинціи, коими допускаются базары, 
ярмарки и общественныя сходки, сопровождаемыя 
пьянствомъ. Такіе законы служатъ великимъ соблаз­
номъ и вредомъ для народа. И Церковь и народная 
совѣсть не могутъ умолкнуть въ этомъ случаѣ до 
тѣхъ поръ, пока это не улучшится. Здѣсь имѣетъ 
значеніе извѣстное мудрое изреченіе: „чѣмъ мягче 
законъ, тѣмъ грубѣе жизнь народа".

Но несравненно большее благо человѣка, чѣмъ 
внѣшнее, тѣлесное его благополучіе, составляетъ то 
благословеніе, которое Богъ даровалъ чрезъ христі­
анскій праздникъ душѣ его. Религіозная сторона есть 
зерно дѣла. Покой тѣла есть внѣшнее предваритель­
ное условіе для освященія и исцѣленія души. Покой 
есть чаша, которая чрезъ это освященіе пріобрѣтаетъ 
содержаніе. „Ты долженъ оставить твое дѣло, чтобъ 
Богъ дѣлалъ въ тебѣ Свое дѣло“. Это выраженіе 
одного изъ учителей церкви вводитъ насъ въ центръ 
вопроса о праздничномь днѣ. Къ сожалѣнію, въ воп­
росѣ о религіозномъ смыслѣ и значеніи праздниковъ 
у многихъ и доселѣ еще господствуетъ недостатокъ 
ясности. Думаютъ, что 4-я заповѣдь имѣла значеніе 
только для ветхозавѣтныхъ временъ, но уже не имѣетъ 
его для новозавѣтнаго, христіанскаго времени. При 
этомъ ссылаются даже на Христа и Апостоловъ. Спа­
ситель исцѣлилъ-де больного и въ субботу, и когда Онъ 
по сему случаю, подвергся нападеніямъ, Онъ оправ­
далъ Свою точку зрѣнія тѣмъ, что никто своего 
быка или осла, если бы онъ упалъ въ субботній день 
въ колодезь, не оставилъ бы въ немъ, но извлекъ бы 
его- оттуда, ибо не человѣкъ ради субботы, а суббота



27 —

ради человѣка. Почему Господь дозволялъ Своимъ 
ученикамъ и въ субботу срывать колосья, чтобы уто­
лить ихъ голодъ, что фарисеи считали нарушеніемъ и 
оскверненіемъ субботы.—Однако, мы видимъ, что Господь 
занялъ въ отношеніи этой заповѣди только болѣе свобод­
ную позицію, чѣмъ фарисеи и книжники. Послѣдніе сто­
яли подъ буквою закона и возлагали тяжелое бремя 
разнаго рода человѣческими постановленіями и при­
бавками, между тѣмъ какъ Христосъ руководился 
духомъ Закона, который заключается въ любви. То, 
противъ чего возстаетъ Христосъ, есть не самая за­
повѣдь о субботѣ, а ложное толкованіе и примѣненіе 
ея и раболѣпное служеніе буквѣ. Что же касается 
самой 4-й заповѣди, то она и у Христа остается тѣмъ 
же, чѣмъ была и до Него, и слово Его въ нагорной 
проповѣди, что Онъ пришелъ не разорить закона, 
но исполнить его, относится, конечно, и къ этой 
заповѣди закона Моисеева. И Онъ, дѣйствительно, 
исполнилъ этотъ законъ, исполнилъ не тѣмъ только, 
что Самъ неуклонно соблюдалъ его, но и тѣмъ, 
что какъ должно изъяснилъ смыслъ его и вложилъ 
въ него духъ любви. Особенно же ясно Господь отвергъ 
мысль о томъ, что законъ Божій, данный чрезъ Мо­
исея, имѣлъ только временное значеніе для ветхоза­
вѣтныхъ людей, такими словами: „Аминь бо глаголю 
вамъ, дондеже прейдетъ небо и земля, іота едина, 
или едина черта не прейдетъ отъ закона, дондеже 
вся будутъ."

Законъ Божій есть одно цѣлое, въ коемъ каждый 
пунктъ имѣетъ свое значеніе. И кто нарушитъ 4-ю 
заповѣдь, тотъ съ такимъ же правомъ можетъ нару­
шить и пятую и шестую. Простой долгъ послушанія 
Христу и Его Слову обязываетъ насъ оказать такую 
же честь четвертой заповѣди, какъ и каждой другой.



— 28 —

Не могутъ также ссылаться желающіе ослабить 
четвертую заповѣдь и на Павла Апостола. Тѣ изре­
ченія Апостола, которыя могутъ порождать мысль о 
томъ, будто онъ почитаніе субботы для христіанъ счи­
таетъ лишнимъ (Кол. 2. 16. Рим. 14. 5. 6. Гал. 4. 
9. 10.), написаны для христіанъ, обратившихся ко 
Христу изъ язычества, отъ которыхъ фарисейски настро­
енные враги Его требовали, чтобы и они подчиня­
лись внѣшней буквѣ закона Моисеева. Этимъ лже­
учителямъ Апостолъ противопоставляетъ евангельскую 
свободу отъ внѣшняго ига закона и становится здѣсь 
на ту • точку зрѣнія, съ которой еще пророкомъ 
Исаіею въ ветхомъ завѣтѣ высказаны такія слова: 
Новомѣсячій и субботъ, праздничныхъ собраній (ва­
шихъ) я не могу терпѣть, ненавидитъ ихъ душа Моя. 
И  когда вы простираете руки ваши и умножаете моле­
нія ваши, Я  не слышу: ибо ваши руки полны крови.

Такимъ образомъ, это совершенно напрасный трудъ, 
когда для подтвержденія мысли объ ослабленіи почи­
танія субботы (праздника, покоя), хотятъ опереться 
на Христа, или Ап. Павла.

Душа не дороже ли тѣла, и вѣчность не важнѣе 
ли времени?—говоритъ св. Златоустъ. Ужели захотимъ 
мы заботиться только о тѣлѣ, забывъ о душѣ? Слово 
Божіе и таинство евхаристіи есть пища для нашей 
души. А безъ этого не проходитъ ни одинъ христіан­
скій праздникъ. Каждому христіанину это должно быть 
такъ же понятно, какъ и то, что ни одинъ день не 
проходитъ безъ ѣды и питья. Праздникъ безъ евха­
ристіи и Слова Божія есть день безъ солнечнаго свѣта.

„Душа моя тоскуетъ, томится о Богѣ, о Живомъ 
Богѣ",—это относится ко всякой человѣческой душѣ; 
и горе человѣку, который не обращаетъ вниманія на 
эту потребность души своей!



—  29 —

Но великій и тяжкій недугъ нашего времени состо­
итъ въ томъ, что многіе не имѣютъ уже уха для 
голоса души своей, что матеріализмъ, который отвер­
гаетъ бытіе души, низвелъ человѣка на степень живот­
наго, такъ что онъ, какъ животное, имѣетъ способ­
ность чувствовать только потребность тѣла. Вотъ гдѣ 
конечная причина великаго безвѣрія и безцерковія, 
причина непочитанія праздниковъ, пренебреженія 
таинствами и Божественнымъ Словомъ. При такомъ 
настроеніи человѣкъ думаетъ только о тѣлесной пищѣ 
и питьѣ, о работѣ и покоѣ и, если онъ въ продол­
женіе буднихъ дней находился въ положеніи вьючнаго 
животнаго, то съ наступленіемъ праздника онъ ста­
рается вознаградить себя какимъ нибудь удовольстві­
емъ, давая полный просторъ своей господствующей 
страсти. Всякое высшее, идеальное стремленіе, всякій 
размахъ души для него чуждъ и не доступенъ. Чело­
вѣкъ теряетъ способность возводить взоръ свой горѣ, 
теряетъ вѣру и всякую надежду на будущую жизнь; 
онъ всецѣло погружается въ земное и дѣлается маши­
ною, которая до тѣхъ только поръ движетъ механи­
чески его жизненное колесо, пока смерть не остано­
витъ этого движенія. Тогда конецъ всему!.. Но еще 
всему ли?..

Ахъ, если бы эти жалкіе люди знали и думали о 
томъ, что они получили вмѣстѣ съ праздникомъ! 
Праздникъ, говоритъ Златоустъ, есть оазисъ въ пустын­
ной жизни человѣческой, гдѣ зеленая трава манитъ 
къ покою, гдѣ течетъ источникъ воды живой, гдѣ 
цвѣтутъ пальмы мира и тѣнь ихъ доставляетъ про­
хладу и успокоеніе. Праздникъ есть убѣжище на пути 
жизни, гдѣ усталый путникъ можетъ отдохнуть и 
собраться съ силами для новаго путешествія.

Праздникъ есть какъ бы тихій и теплый весенній



—  30 —

дождь, который падаетъ на сухую землю, согрѣваетъ 
и пробуждаетъ ее къ новой жизни. Въ этотъ день 
душа человѣка должна покоиться въ Богѣ, забывъ 
всѣ житейскія заботы и страданія, должна радоваться 
Его отеческой благости и полагаться на Его отече­
скую вѣрность.

Кто такимъ образомъ пользуется праздничнымъ 
днемъ, тотъ можетъ только въ чувствахъ хвалы и 
благодаренія воскликнуть: о, сладкій день душевнаго 
покоя, день свѣта въ мрачной юдоли, день Божія 
благословенія и блаженства! Лучемъ Твоей благодати 
коснись души моей, согрѣй мое сердце!

Но христіанскій праздникъ есть не только день 
покоя, но и радости и веселья. Быть христіаниномъ, — 
значитъ не быть печальнымъ, но во всякое время 
благодушнымъ и радостнымъ, и празднику не подо­
баетъ быть мрачнымъ и унылымъ днемъ, но днемъ 
яснаго солнца, днемъ радости. Но между радостями— 
большая разница. Есть радости, которыя имѣютъ 
только видъ радостей, но на самомъ дѣлѣ не суть 
радости. Это—всѣ такъ называемыя радости и удо­
вольствія міра, въ которыхъ многіе проводятъ празд­
ничные дни, и безъ которыхъ они не могутъ себѣ и 
представить никакого праздника. Но дѣйствительныя 
ли это радости, которыя продолжаются до тѣхъ только 
поръ, пока ими наслаждаются, но затѣмъ, вмѣсто 
умиренія и успокоенія, оставляютъ только жало въ 
совѣсти, или же жгучую жажду все большихъ и боль­
шихъ удовольствій? Дѣйствительныя ли это радости, 
которыя часто губятъ и тѣло и душу, которыя слу­
жатъ причиной и поводомъ къ разнаго рода грѣхамъ 
и порокамъ, которыя погашаютъ любовь къ Богу и 
Его слову и день праздника дѣлаютъ грѣховнымъ 
днемъ?



31

Статистически установлено, что большая часть грѣ­
ховъ невоздержанія, нецѣломудрія и насилія противъ 
здоровья и жизни собратьевъ падаютъ на празднич­
ные дни, или же тѣсно связаны съ злоупотребленіемъ 
этихъ дней. По мѣрѣ того, какъ пустѣютъ въ эти дни 
церкви, наполняются насельниками не только гостин­
ницы и пивныя, но и тюрьмы, исправительные дома 
и дома умалишенныхъ.

Христіанскій праздникъ имѣетъ задачею быть днемъ 
богослужебной молитвы и семейныхъ удовольствій. 
Праздникъ и семья,—эти посланники рая, — здѣсь 
сходятся вмѣстѣ и подаютъ другъ другу руки, чтобы 
сдѣлать человѣка счастливымъ и блаженнымъ.

Семья есть основаніе и главная опора всякаго чело­
вѣческаго общенія и общества, корень человѣчества, 
зародышъ, ячейка всѣхъ человѣческихъ порядковъ и 
отношеній. Изъ семьи образовывается родство, обще­
ство, народъ и государство. Какъ праздникъ, такъ и 
семья есть вмѣстѣ и законъ природы, и законъ Бога. 
Семья есть отображеніе отношеній Бога къ людямъ, 
для которыхъ Онъ хочетъ быть вѣрнымъ отцемъ. 
Мужъ, какъ глава семьи, жена какъ сердце семьи,— 
оба крѣпко держатся другъ друга и, дѣйствуя во 
взаимномъ согласіи, какъ намѣстники Бога для дѣтей 
своихъ,—заботятся не только о тѣлесномъ ихъ пита­
ніи, но и души ихъ приводятъ къ тому, Который есть 
Отецъ всѣхъ. Этому характеру семьи, который опре­
дѣлилъ Самъ Богъ при установленіи брака въ раю, 
но который затѣмъ нарушенъ былъ грѣхомъ и язы­
чествомъ, въ особенности же многоженствомъ и раб­
скимъ положеніемъ женщины, положено основаніе 
еще въ ветхомъ завѣтѣ, а затѣмъ онъ полнѣе осу­
ществленъ въ христіанствѣ, въ христіанскомъ бракѣ. 
Христосъ, при Своемъ рожденіи, вышелъ изъ нѣдръ



32  —

семьи и первое Свое чудо сотворилъ при образованіи 
семьи на бракѣ въ Канѣ Галилейской. Этимъ Онъ 
освятилъ семью и сдѣлалъ ее мѣстомъ самаго бога­
таго благословенія и тѣмъ фундаментомъ, на кото­
ромъ строится Царство Божіе и изъ нѣдръ котораго 
по волѣ Бога рождаются Его чада.

Христіанское семейство должно быть отблескомъ того 
общенія, въ которомъ Христосъ находится съ Своимъ 
обществомъ—церковью, въ которой Онъ—глава, а 
члены общества—тѣло. Въ христіанской семьѣ всѣ 
должны быть соединены узами любви и всѣ члены ея 
должны чувствовать себя какъ одно цѣлое, какъ тѣло, 
въ которое каждый отдѣльный членъ долженъ вклю­
чать себя какъ часть, органически связанную съ 
цѣлымъ.

Христіанская семья есть лучшая школа, въ которой 
преподаются и примѣняются къ жизни христіанскія 
добродѣтели, прежде всего та самоотверженная любовь, 
которая долготерпѣлива и носитъ тяготу другого. Хри­
стіанская семья,—она есть теплица, гдѣ растетъ и 
развивается вся истинная жизнь въ Богѣ, — гдѣ 
супруги сохраняютъ вѣрность другъ къ другу до 
конца жизни,— гдѣ дѣти, приносимыя ко Христу во 
св. крещеніи, посвящаются Ему, какъ Его агнцы,— 
гдѣ вся человѣческая жизнй отъ колыбели до гроба 
окружена спасительными стѣнами и ограждается отъ 
окружающаго зла. Христіанское семейство есть хижина 
Бога среди людей, гдѣ Богъ приближается къ Сво­
имъ чадамъ, и куда люди прибѣгаютъ, какъ къ тихому 
пристанищу во время волненій на житейскомъ морѣ, 
пока не войдутъ въ пристанище вѣчнаго мира.

Каждое, еще не развращенное человѣческое сердце, 
безъ сомнѣнія, охотно присоединится къ этой по­
хвалѣ христіанской семейной жизни. Скажи, въ самомъ



—  33  —

дѣлѣ, по совѣсти, возлюбленный слушатель, какое 
было самое счастливое время въ твоей жизни? Не 
было ли это время твоего дѣтства, когда ты, окру­
женный отцовскою вѣрностію и материнскою любовью, 
покойно и беззаботно проводилъ дни свои въ нѣдрахъ 
семейства? Куда несутся самыя блаженныя воспоми­
нанія твоей жизни? Не устремляются ли они въ рай 
юности?—Что влечетъ человѣка съ неудержимою силою 
на родину? Не узы ли это родного семейства? Какое 
для человѣка самое милое, самое дорогое мѣсто на 
землѣ? Не есть ли это то мѣсто, гдѣ стояла его ко­
лыбель?

Но эта христіанская семья въ настоящее время 
находится въ великой опасности потерять свое высо­
кое значеніе, быть разстроенною и погребенною злою 
враждебною ей силою. Тамъ, гдѣ исчезаетъ христіан­
ство, исчезаетъ и чувство семейственности. Новѣйшее 
язычество въ христіанскихъ странахъ относится къ 
семьѣ съ такимъ же пренебреженіемъ, какъ древнее 
и современное язычество дикихъ народовъ. Что такое — 
эта „свободная любовь",—которая, какъ идеалъ, пред­
носится предъ очами многихъ,—какъ не многоженство? 
Боятся только вещь назвать своимъ прямымъ име­
немъ. Свободная любовь—не любовь, равно какъ и 
„гражданскій бракъ" — не бракъ. Куда направляетъ 
насъ новѣйшее язычество, это показываетъ намъ 
книга Бебеля о женщинѣ, показываютъ газетныя 
извѣстія и брачные судебные процессы. Отнимите у 
нашего народа христіанскую вѣру, и вы отнимете у 
него и благословеніе семьи.

Къ этому присоединяются еще другія разнаго рода 
внѣшнія экономическія условія по части добыванія 
средствъ къ жизни, которыя вредятъ семейной жизни. 
Въ наше время отовсюду дуетъ вѣтеръ, враждебный

зГОЛОСЪ ЦЕРКВИ.



—  34  —

семейной жизни. Вмѣсто тоски по дому и семьѣ чаще 
приходится видѣть тоску по чужой отдаленной странѣ, 
которая охватила многихъ. Свободное переселеніе съ 
одного мѣста на другое и дешевые пути сообщенія, 
наклонность къ городской разгульной жизни, желаніе 
свободы, ранняя самостоятельность именно фабрич­
ныхъ работниковъ и работницъ,—все это и многое 
другое, взятое вмѣстѣ, производитъ то, что семейная 
жизнь расшатывается и падаетъ. Сколько сыновей и 
дочерей развращаются и гибнутъ потому только, что 
они безъ нужды оставили родину и отеческій домъ, 
и стали искать счастья на чужбинѣ! Сколько погиб­
шихъ созданій очутились въ такомъ плачевномъ 
состояніи потому, что они не имѣли привязанности 
къ семьѣ! Сколько мужчинъ потеряло расположеніе къ 
женитьбѣ и семейной жизни потому, что дѣвицы наши, 
не исключая иногда и низшихъ классовъ, учатся мно­
гому, но не учатся умѣнью сдѣлать для мужа домъ 
и очагъ домашній пріятнымъ и дорогимъ!

Особенно же злой нарушитель и врагъ семейной 
жизни есть все болѣе и болѣе охватывающая всѣхъ 
страсть къ развлеченіямъ и удовольствіямъ въ мѣстахъ 
публичныхъ увеселеній и зрѣлищъ и въ разнаго рода 
сборищахъ и кружкахъ. Большая часть нашихъ собра­
ній—суть собранія увеселительныя. Множество мужей 
проводятъ все свое свободное время внѣ дома и семьи. 
Они чувствуютъ себя въ своихъ домахъ очень скучно 
и при первой возможности бѣгутъ въ мѣста увеселе­
ній. Для нихъ потерянъ тотъ день, въ который не 
удалось побывать въ какомъ нибудь увеселительномъ 
собраніи. Въ то время, какъ они жалуются на дур­
ныя времена и скудные заработки, въ то время какъ 
подъ предлогомъ бѣдности ничего не хотятъ удѣлять 
на дѣла любви и милосердія къ ближнимъ,—на зрѣ-



—  35

лища и на удовольствія находятъ и время и сред­
ства. Само собою понятно, что при такой жизни, 
когда отъ одного удовольствія переходятъ къ другому, 
о развитіи такихъ христіанскихъ добродѣтелей, кото­
рыя .обусловливаютъ благополучіе и благосостояніе 
народа, какъ напр. простота, трудолюбіе, и бережли­
вость, не можетъ быть и рѣчи. Но при этомъ ста­
вится на карту и нѣчто гораздо большее: миръ дома, 
счастье семейства, истинное воспитаніе дѣтей. Какимъ 
образомъ жена можетъ имѣть любовь къ мужу, какимъ 
образомъ дѣти могутъ имѣть уваженіе къ отцу, кото­
рый чувствуетъ себя хорошо только въ трактирѣ, 
который тамъ оставляетъ свой заработокъ,— въ то 
время какъ семья терпитъ нужду,—и часто возвра­
щается домой въ нетрезвомъ состояніи? Когда исче­
заетъ изъ дома Духъ Христовъ, тогда входятъ въ 
него всѣ злые духи, и домъ этотъ перестаетъ быть 
мѣстомъ радости и отдохновенія для тѣхъ, коихъ 
Самъ Богъ сочеталъ,—тогда разрываются всѣ связи 
единенія, тогда обнаруживаются явленія, о которыхъ 
ежедневно приходится читать въ газетахъ: частые 
разводы между мужемъ и женою вслѣдствіе ссоръ и 
разнаго рода внутреннихъ безпорядковъ, гражданскіе 
браки, семейныя убійства и самоубійства и другія 
мрачныя картины, которыя, какъ громовая молнія, 
освѣщаютъ темный горизонтъ нашей народной жизни 
и показываютъ, куда придемъ мы, если наше обще­
ство будетъ итти далѣе по этчй скользкой покатости. 
Жалобы на развращеніе и одичаніе юношества, на 
умноженіе юношескихъ и дѣтскихъ преступленій, на 
непокорность и неповиновеніе подчиненныхъ началь­
ству, на недовольство во всѣхъ классахъ—суть ясныя 
свидѣтельства о разложеніи и упадкѣ семейной жизни.

Очень характерно недавнее газетное сообщеніе изъ
з*



— 36 —

одного нашего города о такого рода проис­
шествіи: одинъ мужъ съ своею женою посѣтили въ 
ночь подъ воскресенье маскарадъ. Весь слѣдующій 
день они провели, переходя изъ одного трактира въ 
другой. А въ понедѣльникъ онъ (мужъ) зарубилъ ее 
(жену) топоромъ. Если бы этотъ мужъ провелъ вос­
кресный день безъ нарушенія воли Божіей, пошелъ 
бы съ своею женой вмѣсто маскарада и трактира въ 
храмъ Божій, то, навѣрное, по возвращеніи оттуда, 
онъ не былъ бы способенъ убить жену свою.

Интересныя свѣдѣнія сообщаетъ статистикъ Оттин- 
генъ.

Въ 61 исправительномъ домѣ съ 23000 заключен­
ныхъ У-і часть совершенныхъ преступленій падаетъ на 
воскресенье, а половина на вечеръ субботы.

Сами преступники сознаются, что ихъ преступле­
нія стоятъ въ тѣсной связи съ нарушеніемъ и 
непочтеніемъ воскреснаго дня чрезъ трактирное 
пьянство. Изъ 250 случаевъ увѣчья 113, какъ дока­
зано, падаетъ на время послѣ разгула въ воскресный 
день. По моральной статистикѣ того же Александра 
Оттингена наибольшее количество преступныхъ людей 
зачинаются въ утробѣ матери въ субботу вечеромъ,— 
это день, когда выдается плата за работу и предстоитъ 
воскресный день.

Но такъ не должно быть. Это требуетъ исправле­
нія: семья должна болѣе, чѣмъ сейчасъ, исполнять 
свое, Богомъ опредѣленное ей назначеніе. И описаннаго 
недуга ничто не можетъ уврачевать: ни трава, ни 
пластырь, ни другія аптечныя средства, но только 
Слово Божіе и подъемъ нравственности.

И вотъ здѣсь-то снова и можетъ притти на помощь 
праздничный день и притти не привлеченіемъ только 
семьи къ Богослуженію и къ слушанію Слова Божія,



—  37

источника всякой силы, но и своею соединяющею 
силою. Что разсѣеваютъ будни, то можетъ собрать 
праздничный день. Въ этотъ день мужъ и жена, роди­
тели и дѣти, которые въ продолженіе буднихъ дней 
часто видятся только за обѣдомъ, а иногда и совсѣмъ 
не видятся, всѣ должны быть вмѣстѣ и налицо и 
наслаждаться взаимнымъ лицезрѣніемъ и бесѣдою. О, 
какъ важно это общеніе для брачнаго счастья и домаш­
няго очага, какъ важно для воспитанія дѣтей—этой 
величайшей обязанности, которую Богъ возложилъ 
на родителей! Какъ важно праздничное время для 
чистоты и порядка дома, чтобы человѣкъ находилъ 
удовольствіе и радость въ своемъ домашнемъ очагѣ! 
Какъ важно, чтобы человѣкъ, отъ времени до времени, 
отрѣшался отъ своей рабочей блузы и украшался 
праздничною одеждою, хотя изрѣдка могъ чувствовать 
себя человѣкомъ! Изъ опыта мы видимъ, что едвали 
кто можетъ такъ низко опуститься нравственно, какъ 
тотъ, у кого уже не стало и праздничной одежды...

Къ составу семейства принадлежатъ: прислуга,
ученики и подмастерья. Жалоба послѣднихъ на свои 
нужды и бѣдственное положеніе не была бы такъ 
велика, если бы семья давала возможность своимъ 
служащимъ больше пользоваться праздничнымъ отды­
хомъ и пользоваться по-христіански, по-Божьи.

Для надлежащаго препровожденія праздника въ 
семьѣ имѣетъ особенное значеніе хозяйка, которая 
есть сердце дома. Объ этомъ нѣкто сказалъ: „добрая, 
привѣтливая, благочестивая, опрятная хозяйка есть 
наилучшій универсальный рецептъ для истиннаго 
праздничнаго отдыха и радостей праздничныхъ дней". 
Будничная работа приводитъ домой всѣхъ въ грязи 
и пыли; пусть позаботится хозяйка о чистотѣ для 
мужа, для себя и для дѣтей, чтобы всѣ при этомъ



—  38

могли отдохнуть и пріятно въ радости провести время. 
Тяжелая работа собираетъ ихъ съ суровыми, озабо­
ченными, недовольными и ропчущими лицами; пусть 
жена—хозяйка постарается принять веселый, ласковый, 
праздничный видъ, на которомъ удрученный мужъ съ 
удовольствіемъ и облегченіемъ сердца могъ бы оста­
новить взоръ свой. Будничная работа приноситъ домой 
иногда холодное, черствое, нелюбезное слово; пусть 
хозяйка постарается найти ласковый, смягчающій 
сердце разговоръ. При такомъ образѣ дѣйствій со 
стороны жены не только для нея самой праздничный 
день будетъ радостенъ, но она найдетъ лучшее сред­
ство удержать мужа своего отъ посѣщенія пивныхъ и 
трактировъ, въ которые онъ скоро устремился бы, 
если бы нашелъ въ домѣ безпорядки, ворчанье и 
суровый взглядъ жены.

О, счастливъ тотъ домъ, на который сіяетъ солнце 
истиннаго праздника, гдѣ родители и дѣти вмѣстѣ 
идутъ въ храмъ Божій, гдѣ мужъ не знаетъ большаго 
удовольствія и отдохновенія, какъ оставаться дома, въ 
кругу своихъ присныхъ. Добрая книга, общая прогулка, 
празднованіе какого-нибудь семейнаго событія, посѣ­
щеніе серьезныхъ благонастроенныхъ знакомыхъ, гдѣ 
радость и веселіе не преступаютъ надлежащей мѣры 
и границъ, не суть ли это радости, которыя дѣйстви­
тельно служатъ отдыхомъ для тѣла и души? Да, гдѣ 
бываетъ именно такъ, тамъ созрѣваетъ и спѣетъ брач­
ное счастье, тамъ разцвѣтаетъ семейный миръ, тамъ 
и дѣти растутъ, какъ юныя растенія, подъ вліяніемъ 
солнечнаго свѣта и теплоты. И если мы не забудемъ 
еще, что праздникъ по волѣ Божіей долженъ быть 
днемъ благотворительности, въ который мы должны 
посѣщать вдовъ и сиротъ въ ихъ печали, то мы будемъ 
въ праздникъ имѣть столько благочестивыхъ удоволь-



—  39  —

ствій, что для насъ такіе напр. вопросы: „возможно 
ли цѣлый день молиться?" или: „защищать празд­
ники—не значитъ ли защищать праздность?"— пока­
жутся глупостью. Такъ какъ праздничный день крѣпко 
сближаетъ другъ съ другомъ отдѣльныя семейства, 
высшія и низшія, въ храмѣ Божіемъ и чрезъ благо­
творительную дѣятельность, то онъ дѣйствуетъ, какъ 
день мира и любви, о которомъ такъ хорошо гово­
ритъ одинъ изъ нашихъ проповѣдниковъ (Преосв. 
Ѳеофанъ):

„О, праздникъ Христовъ, тихій ангелъ Божій! Ты 
приходишь въ этотъ міръ, полный скорби и страда­
ній, какъ вѣстникъ любящаго Господа. Ты несешь 
намъ златую чашу съ миромъ, котораго лишаетъ насъ 
рабочій день, и обильно изливаешь его на насъ. 
Теперь близокъ братъ къ брату, и что раздѣляла 
недѣля, то соединяется въ твоемъ мирѣ и служитъ 
къ славословію Господа".—Это не есть только экзаль­
тація проповѣдника; нѣтъ, такъ быть, такъ должно 
быть и въ дѣйствительности. Каждый въ своемъ поло­
женіи долженъ содѣйствовать тому, чтобы праздникъ 
и семья не были ослабляемы и не теряли своей бла­
готворной силы. Докторъ Бодэ, членъ борьбы противъ 
злоупотребленій спиртными напитками, пишетъ: „Богъ 
и діаволъ ведутъ борьбу изъ-за праздника. Богъ хо­
четъ, чтобы этотъ день прежде всѣхъ другихъ былъ 
посвященъ Ему, а діаволъ напротивъ хочетъ, чтобы 
онъ всецѣло принадлежалъ ему“. И діаволъ имѣетъ 
цѣлыя тысячи своихъ сторонниковъ. А мы? Ужели и 
мы захотимъ стать на сторону послѣдняго, а не въ 
ряды борцовъ за то, чтобы праздникъ и семья въ 
нашемъ народѣ оставались учрежденіемъ Бога? Зна­
менитый врачъ Нимейеръ указалъ на то, что море 
домовъ исполинскаго города Лондона съ башни Пав-



—  40

ловской церкви можно видѣть только утромъ въ поне­
дѣльникъ, между тѣмъ какъ во всѣ прочіе будніе дни 
недѣли весь городъ покрытъ бываетъ густымъ непро­
ницаемымъ туманомъ, по той причинѣ, что въ воскре­
сенье бываютъ закрыты всѣ фабрики и заводы. Здѣсь 
можно видѣть образъ и подобіе человѣчества: гдѣ 
христіанскій праздникъ и семья не потеряли еще сво­
его значенія, тамъ исчезаетъ и туманъ грѣха, покры­
вающій земную жизнь человѣка, тамъ голубое небо 
Божественной благодати и ясное солнце Божествен­
наго мира освѣщаютъ и согрѣваютъ жизнь, дома и 
сердцй, тамъ мы имѣемъ еще и въ этой юдоли бѣдъ 
и скорбей частичку рая.

Помолимся же, братіе и сестры, чтобы Господь 
положилъ конецъ нападкамъ на нашу церковь и ея 
установленія, чтобы замолкли эти толки объ отмѣнѣ 
и сокращеніи праздниковъ, чтобы духъ благочести­
вой ревности по Богѣ и церкви прошелъ по землѣ 
нашей и мы своими глазами увидѣли бы на себѣ и 
отечествѣ нашемъ исполненіе тѣхъ Божественныхъ 
обѣтованій, которыя дарованы ревностнымъ блюсти­
телямъ посвященныхъ Богу праздничныхъ дней.

Владиміръ, мотрополитъ Московскій.



Слово на Новый годъ*).
Года, что волны, уносятъ жизнь нашу въ безпре­

дѣльное море вѣчности. Бываютъ моменты, когда эта 
жизнь особенно приковываетъ къ себѣ наше внима­
ніе. Таковъ настоящій моментъ, когда волна житей­
скаго моря подняла насъ на свой гребень и поста­
вила на рубежѣ двухъ лѣтъ. Къ чему же побуждаетъ 
насъ этотъ моментъ? Куда зоветъ онъ?

Видали-ли вы у берега моря каменный утесъ? Волны 
сильно бьютъ въ него, съ ревомъ покрываютъ, а онъ 
стоитъ непоколебимъ, и валы бѣгутъ со стыдомъ назадъ. 
Это образъ того, чья жизнь является крѣпкимъ под­
вигомъ вѣры. Всѣ несчастія, всѣ бѣды, всѣ скорби, 
разочарованія, какъ будто не касаются такого че­
ловѣка, какъ будто чужды ему. Вотъ къ такому-то 
подвигу вѣры и зоветъ насъ настоящій моментъ. Не­
спокойно море нашей жизни, все болѣе и болѣе взды­
маются его волны, кажется, вотъ—вотъ онѣ погло­
тятъ всѣхъ насъ. Подчасъ, страшно намъ... Но слуха 
нашего касаются слова Спасителя: „не бойся малое 
стадо, ибо Отецъ вашъ благоволилъ дать вамъ царство“ 
(Луки XII, 32). И хочется дерзновенно воскликнуть 
тогда словами св. апостола Павла: „Кто насъ разлу­
читъ отъ любви Божіей; скорбь ли, или тѣснота, или

•) Произнесено въ полночь подъ новый 1912 годъ въ Московскомъ Вол. 
Успенскомъ Соборѣ предъ 'молебномъ, совершеннымъ Высокопреосвящен­
нѣйшимъ Митрополитомъ Московскимъ Владиміромъ.



42 —

гоненіе, или голодъ, или нагота, или бѣда, или мечъ?.. 
Все сіе преодолѣваемъ силою Возлюбившаго насъ (Римл. 
VII, 35, 37). И хочется молиться, чтобы всѣ вѣрныя 
чада Церкви Православной были тверды, какъ несо­
крушимая скала, непоколебимо отбрасывающая бур­
ныя волны.

Гдѣ же искать тѣхъ силъ, которыя каждаго изъ 
насъ могутъ сдѣлать непоколебимой твердыней жиз­
ни христіанской? Въ мірѣ съ его величайшими успѣ­
хами на всѣхъ поприщахъ земного бытія? Но тамъ 
„человѣкоубійца искони", „отецъ лжи" давно уже 
большую часть самаго лучшаго, самаго способнаго 
взялъ на служеніе себѣ, стараясь всѣхъ и все пото­
пить въ грязныхъ волнахъ суетной жизни. Только 
здѣсь, только въ церкви Христовой, въ единственной 
нашей тихой пристани найдемъ мы и силы, и сред­
ства противостать во всеоружіи міродержителямъ вѣка 
сего. Здѣсь для насъ тихая пристань, — поэтому, 
стоя на рубежѣ двухъ годовъ, разберемся спокойно, 
почему въ жизни нашей мірской „гибель сія бысть"?

Была пора, когда у ищущихъ пути къ истин­
ному совершенству, у благороднѣйшихъ искателей 
истины, оставленныхъ самимъ себѣ и поэтому до­
шедшихъ до отчаянія, вырывался вопль: „о если бы 
хотя съ неба кто сошелъ и возвѣстилъ истину лю­
дямъ"! Какъ много говоритъ этотъ опытъ временъ 
минувшихъ! То было безпросвѣтное время языче­
ства, когда образованнѣйшая часть его слово крест­
ное—проповѣдь о Христѣ распятомъ, Божьей силѣ и 
Божьей премудрости, сочла юродствомъ и безуміемъ 
(1 Коринѳ. 1, 18- 24). А теперь что мы видимъ? Не 
силятся ли и нынѣ мнящіе себя свѣточами, а на са­
момъ дѣлѣ являющіеся служителями „отца лжи",—не 
силятся ли они и нынѣ слово о премудрости Божіей,



— 43 —

явленной во Христѣ Распятомъ, считать юродствомъ 
и безуміемъ? И каковы плоды ихъ усилій? Люди оста­
ются безъ Бога и Его правды. Отсюда, въ обществен­
ной жизни царитъ самовластіе, чта вызываетъ пута- 
-ницу въ понятіи о власти, а за. нею слѣдуютъ безнача­
ліе, стремленіе къ ниспроверженію существующаго 
порядка, ослабленіе чувства уваженія къ законамъ, 
стремленіе къ ложной свободѣ, извращеніе понятій о 
правѣ и правдѣ и другія подобныя знаменія, внимая 
которымъ, человѣкъ неиспорченный невольно устре­
мляетъ взоры къ небу.

Вотъ первое, что требуетъ отъ насъ новый годъ 
жизни, — онъ требуетъ всецѣло устремиться къ не­
бу, тамъ искать началъ совершенства и счастли­
вой жизни, тамъ искать голоса истины. Слава 
Богу, голосъ этотъ даже запечатлѣнъ для насъ въ 
посланіи къ намъ Самого Бога, увѣковѣченъ въ 
Словѣ Божіемъ. Что же находимъ мы тамъ? А вотъ 
что. — Путь къ истинному совершенству, составляю­
щій и смыслъ, и цѣль жизни человѣческой, закрытъ 
какъ для того, кто скорбитъ о современномъ злѣ, 
какъ „неимущій упованія", такъ и для того, кто са­
мовольно и самонадѣянно услаждается собственными 
настоящими совершенствами, говоря: „богатъ семь и 
обогатихся и ничтоже требую (Апок. III, 17). Чело­
вѣческую жизнь можно уподобить шествію древняго 
Израиля въ землю обѣтованія. Тѣ, которые въ этомъ 
шествіи смотрятъ только на окружающую ихъ пу­
стыню, воображаютъ или ощущаютъ только ужасы 
зноя, голода и жажды, забывая, что они имѣютъ все­
мощнаго Водителя и Защитника отъ золъ дѣйстви­
тельности, не достигаютъ своей великой цѣли и по­
гибаютъ на дорогѣ съ безплоднымъ ропотомъ на 
устахъ (Исх. XV, 23, XVI, 3. Чис. XI 1, 33). Равно



— 44 —

несчастны и тѣ, которые думаютъ слишкомъ много о 
своихъ силахъ, сознаютъ или воображаютъ себя 
вполнѣ совершенными, какъ тѣ дѣти Израиля, кото­
рыя отрицали божественное водительство и не чув­
ствовали нужды въ помощи человѣка Божія Моисея 
на томъ основаніи, будто всѣ они совершенны и 
святы: „еда Моисею единому глагола Господь: еда и 
намъ не глаголаше“? (Чис. XII, 2). „Яко весь сонмъ, вси 
святы, и въ нихъ Господь“ (Числ. XVI. 3). Послѣдніе 
погибаютъ отъ возмутительной самоувѣренности, какъ 
первые отъ возмутительной безнадежности. Только 
тѣ изъ сыновъ Израиля достигли земли обѣтованія, 
которые хотя испытывали тяжесть пустыннаго ше­
ствія, но вмѣстѣ убѣждены были въ божественномъ 
водительствѣ, находили въ немъ отраду и утѣшеніе,— 
слѣдовательно, при созерцаніи дѣйствительныхъ со­
бытій, были проникнуты духомъ укрѣпляющей и 
спасающей вѣры (Числ, XIV, 23, 24). Посему,
только въ подвигѣ вѣры мы найдемъ то истинное 
начало, которое избѣгаетъ крайностей въ сужденіяхъ 
о современной нашей жизни. Вѣра одинаково спа­
саетъ насъ отъ унынія и самомнѣнія. Какъ обличеніе 
вещей невидимыхъ (Евр. X, 1), вѣра возвышаетъ насъ 
надъ видимостію; въ дѣйствительности мрачной она 
усматриваетъ не злую судьбу, а крестъ и испытаніе, 
посылаемые любовію Божіею; въ дѣйствительности 
отрадной—не успѣхи человѣческой силы, а благосло­
веніе и милосердіе Божіе. Если мы и не знаемъ 
истиннаго хода исторіи человѣчества, если законъ 
человѣческаго развитія и усовершимости сокрытъ отъ 
насъ, то бѣда тутъ небольшая, — мы должны только 
воспитать въ себѣ живую увѣренность въ промышле­
ніе божественное, чтобы уловить истину, добро и со­
вершенство въ окружающихъ насъ явленіяхъ чело-



— 45 —

вѣческой жизни. Духъ вѣрующій не смущается зломъ 
и недугами современности; онъ всюду видитъ десницу 
Божію,—то карающую, то милующую, то ущедряющую: 
почему ни въ томъ, ни въ другомъ случаѣ онъ не 
сообразуется вѣку сему (Римл. XII, 2). А эта духов­
ная свобода, эта независимость отъ измѣнчивыхъ яв­
леній человѣческой жизни всегда ставитъ вѣрующаго 
человѣка въ тѣ истинныя отношенія къ совершен­
ству, которыхъ не можетъ установить самый глубо­
кій разумъ и самая многосторонняя опытность. Въ 
судьбахъ народа Израильскаго кто такъ правильно 
постигалъ переживаемый порядокъ исторіи, какъ мужи 
вѣры—Гедеонъ, Варакъ, Сампсонъ, Самуилъ, Давидъ? 
(Евр. XI, 32). Не многолѣтнее изученіе народной исто­
ріи, а ясновидѣніе вѣры, въ которой, по-апостолу, всѣ 
они получили свидѣтельство, открывало имъ, про­
стымъ людямъ, истинное положеніе общества, его до­
стоинства и недостатки, его здоровье и немощь. И 
все доброе, все полезное и благотворное для своего 
времени содѣяли они, по слову апостола, однако вѣ­
рою (33, 34).

Когда человѣческое общество, во времена упадка 
Римской имперіи, потеряло всѣ основы своего суще­
ствованія и благоденствія, когда оно истлѣвало и из­
гнивало отъ разврата, невѣрія и мученія,—разумнѣй­
шіе люди того времени приходили въ отчаяніе,—они 
не находили средствъ излечить недуги современно­
сти; имъ казалось, что Богъ оставилъ человѣка. 
Только люди вѣрующіе видѣли, что никогда еще Богъ 
не былъ такъ близокъ къ человѣку, какъ въ это пе­
чальное время, что теперь именно „пріиде кончина 
лѣта“ (Гал. IX, 4), когда Богъ благоволилъ послать 
въ міръ Единороднаго Сына для исцѣленія и спасе­
нія погибающаго человѣчества. Люди вѣрующіе ви-



—  46

дѣли, что, хотя современное общество волновалось 
хаотически, какъ невидимая и неустроенная земля, 
однако надъ нимъ носился уже Духъ Божій; что хотя 
надъ человѣческимъ родомъ, какъ вверху бездны, про­
стиралась глубокая тьма, однако среди этой тьмы вос­
ходитъ уже божественный свѣтъ, который имѣлъ 
озарить вселенную. И было по вѣрѣ ихъ: чело­
вѣческій родъ обновленъ и возсозданъ изъ духов­
наго ничтожества не распоряженіями и соображені­
ями человѣческими, а необычайнымъ приближеніемъ 
Бога къ человѣку.

То несомнѣнно, что человѣкъ носитъ въ себѣ 
неотразимую потребность непрерывнаго и посте­
пеннаго обновленія. Уже стремленіе къ новизнѣ 
и преклоненіе предъ всѣмъ современнымъ облича­
ютъ въ немъ присутствіе этой потребности. Но бѣда 
въ томъ, что легкомысліе, называемое модою, заста­
вляющее человѣка безъ причины измѣнять покрой 
своей одежды, нерѣдко вторгается и въ его духовную 
жизнь и производитъ въ ней измѣненія, колебанія и 
увлеченія всякою новизною. Напоминать ли, сколько 
вредныхъ явленій въ самое послѣднее время возни­
каетъ на почвѣ нашего народнаго духа отъ слѣпого 
повиновенія требованіямъ моды или современности. 
Дѣйствительное же обновленіе, ведущее къ истинному 
совершенству, добывается не такъ легко!.. Кромѣ 
простого желанія быть обновленнымъ, человѣкъ дол­
женъ начать дѣятельность, сообразную съ этимъ же­
ланіемъ; и эта дѣятельность есть многотрудный под­
вигъ. Она первѣе всего требуетъ отъ человѣка бо­
лѣзненной борьбы съ своими недостатками. Человѣку 
предлежитъ тяжелый трудъ выяснить и опредѣлить 
свои разнообразныя отношенія къ внѣшнему міру, 
постигнуть значеніе своихъ многосложныхъ чувствен-



—  47

ныхъ и душевныхъ потребностей, чтобы потомъ под­
нять еще тяжелѣйшій трудъ дѣятельнаго самоиспра­
вленія и усовершенствованія. Новый годъ Не прине­
сетъ самъ по себѣ ничего новаго, если человѣкъ не 
поставитъ новыхъ и лучшихъ задачъ для своей 
жизни и если онъ не пріобрѣтетъ новыхъ силъ для 
ихъ исполненія. Тутъ ждетъ насъ великое искуше­
ніе. Задачу обновленія можно упростить, положивъ 
образецъ совершенства не слишкомъ высоко и при­
томъ въ такомъ мѣстѣ, которое почти одинаково было 
бы доступно для всѣхъ людей, каковы бы ни были 
ихъ душевныя состоянія. Такое не слишкомъ высо­
кое и общедоступное мѣсто есть этотъ міръ, — какъ 
дворъ языковъ, для пребыванія въ которомъ еще не 
требуется чистота, совершенство и святость, откры­
вающая входъ во Святая Святыхъ Божія храма, — 
этотъ міръ, изъ котораго мы можемъ извлекать сред­
ства для нашего довольства и благоденствія и кото­
рый уже поэтому можетъ показаться достаточно ве­
ликимъ и совершеннымъ для духа, ищущаго мѣстъ 
не священныхъ, а удобныхъ. Человѣку не стоитъ 
большихъ усилій сознать себя членомъ этого міра и 
дѣйствовать и усовершаться сообразно съ этимъ со­
знаніемъ. Такое ложное совершенствованіе дается до­
вольно просто, безъ особаго подвига; человѣкъ по­
средствомъ знанія и дѣятельности овладѣваетъ тѣми 
частями міра, которыя стоятъ въ непосредственномъ 
отношеніи къ нему, и соотвѣтственно этому добы­
ваетъ себѣ удобства Жизни и средства къ наслажде­
нію, вноситъ порядокъ и правильность въ свои отно­
шенія къ другимъ людямъ, развиваетъ въ себѣ спо­
собность соображенія и энергію воли, потому что 
все это необходимо для достиженія цѣлей благоден­
ствія. Такимъ образомъ, во всѣхъ этихъ и подобныхъ



— 48

отношеніяхъ человѣкъ дѣйствительно можетъ усовер- 
шаться, обозначая это новыми открытіями и изобрѣте­
ніями. Но кто дѣйствуетъ по этому идеалу, т. е. по 
духу міра сего и по мѣрѣ временныхъ потребностей, 
тотъ не долженъ забывать, что онъ носитъ въ себѣ 
ограниченное и скудное начало жизни, которое ма- 
ло-по-малу можетъ истощиться. Жить для этого міра 
и по его условіямъ и вмѣстѣ говорить о неисчерпа­
емыхъ источникахъ жизни и развитія, значитъ впа­
дать въ крайнее самообольщеніе. Постоянная жажда 
новаго, постоянный запросъ на новыя знанія и от­
крытія, слѣпое уваженіе къ современному — всѣ эти 
явленія показываютъ, что въ этой области человѣкъ 
менѣе всего способенъ къ дѣйствительному, правиль­
ному и непрерывному духовному обновленію. Здѣсь 
невольно припоминаются слова Екклезіаста, рисующія 
жизнь необлагодатствованнаго человѣка: „что было, 
тожде есть, еже будетъ... и ничтоже ново подъ солн­
цемъ (—1, 10)“. Т. е. всегда тѣ же потребности, тѣ же 
страсти, и то же стремленіе удовлетворить ихъ. Одинъ 
дѣлатель устаетъ, его мѣсто занимаетъ другой, чтобы 
начать ту-же старую работу. Каждый день предла­
гаетъ намъ задачу для рѣшенія, но это рѣшеніе уже 
не годится для другого дня: „утренній бо день со­
бою печется" (Мѳ. VI, 34), а между тѣмъ задача, ко­
торую предложитъ намъ этотъ утренній день, будетъ не 
новая: она была уже предлагаема и рѣшаема въ вѣ- 
цгъхъ бывшихъ прежде насъ (10). Различныя времена 
имѣютъ различныя задачи, говорятъ. Говорятъ, и 
повторяютъ Екклезіаста, изрекшаго: всѣмъ время, и 
время всякой вещи подъ небесемъ (—III, 1). А мудрецъ 
хотѣлъ показать этимъ, что множество жизненныхъ 
задачъ, при единствѣ человѣческаго Духа и назначе­
нія, происходитъ оттого, что онѣ касаются времен-



— 49 —

ныхъ, т. е. измѣнчивыхъ нуждъ и требованій че­
ловѣка. Очевидно, что рѣшеніе такихъ задачъ бу­
детъ тѣмъ совершеннѣе, чѣмъ болѣе опытовъ со­
вершило человѣчество, чѣмъ болѣе оно прожило на 
свѣтѣ. Но въ существѣ эти задачи не новы, — надъ 
ними задумывались, ихъ рѣшали въ вѣцѣхъ прежде 
насъ, а дѣло, которымъ мы занимаемся не первые и 
не въ первый разъ, совершается нами только легче и 
удачнѣе. Но даже и тутъ въ жизни чисто земной, въ 
жизни ограниченной, человѣкъ не можетъ быть увѣ­
реннымъ, что онъ твердо стоитъ на пути шествова­
нія впередъ. Человѣческія страсти нерѣдко прерыва­
ютъ нить исторіи (что едва было не случилось у 
насъ на нашихъ глазахъ), и не позволяютъ послѣду­
ющему поколѣнію воспользоваться трудами и опы­
тами поколѣній прежнихъ,—онѣ нерѣдко разоряютъ 
драгоцѣнное наслѣдство, завѣщанное намъ предками, 
или же увлекаютъ силы .новыхъ поколѣній на лож­
ные и безплодные пути. А когда мы вспомнимъ, что 
человѣкъ сынъ вѣчности, образъ и подобіе Бога, то 
для насъ будетъ несомнѣннымъ, что всѣ сокровища 
знанія и опытности прежнихъ временъ будутъ без­
полезны для современнаго общества, если оно уже 
испорчено въ духовно-нравственномъ отношеніи. Хри­
стосъ Спаситель говоритъ: „какая польза человѣку, 
аще міръ весь пріобрящетъ, душу же свою отгцетитъ, или 
что дастъ человѣкъ измѣну за душу свою“ (Мѳ, XVI, 
26). И въ самомъ дѣлѣ, понятно, что ничѣмъ на 
свѣтѣ нельзя замѣнить души, какъ и живого человѣка, 
обладающаго здоровыми и неиспорченными силами. Не 
правда ли, есть за что всецѣло отдаться на подвигъ 
вѣры? Только подвигъ вѣры и любви христіанской по­
ставитъ человѣка на твердое основаніе и откроетъ 
ему истинный путь къ радости неизреченной. Глав-

ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. 4



— 50 —

ный же праздникъ христіанской вѣры и любви—ви­
дѣть въ человѣкѣ не одно тѣло, но и безсмертный 
духъ, живущій въ этомъ тѣлѣ. Надобно, если можно 
такъ выразиться, чтобъ душа нашего ближняго вы­
двинулась впередъ и сдѣлалась видимѣе, осязатель­
нѣе, нежели его тѣло. Наука признавать и уважать 
духовную природу человѣка важнѣе науки измѣрять 
землю или небо. Развивать эту науку въ своемъ 
сердцѣ значитъ болѣе, нежели строить города. Да­
вать духовную жизнь тѣмъ, которые пали, значитъ 
тоже, что воздвигать мертвыхъ изъ могилы. Безъ 
этого все—суета, ибо великія средства изсчезаютъ въ 
пустыхъ цѣляхъ, богатыя силы расточаются безплод­
но. Человѣкъ трудится, увеличиваетъ способы насла­
жденія, благополучія и счастія, и, однако, .что-то мѣ­
шаетъ ему наслаждаться, быть благополучнымъ и 
счастливымъ. Все испорчено, все отравлено тѣмъ 
зломъ, которое коренится въ немъ самомъ, въ его 
порочномъ сердцѣ, въ его растлѣнной душѣ: суета— 
его трудъ, суета — его наслажденіе, суета — его сча­
стіе: все суета и томленіе духа II, 11). Глаголиши, яко 
богатъ семь и обогатихся, и ничтоже требую; и не 
вѣсы, яко ты еси окамленъ, и бѣденъ, и нищъ, и слѣпъ, 
и нагъ (Ап. III, 17).

Ищите же истинно новаго въ этомъ наступаю­
щемъ новомъ году не въ движеніи человѣческихъ 
страстей самолюбія и своекорыстія, не въ борьбѣ 
суетныхъ желаній и стремленій, но въ жизни безсмерт­
наго духа, спасаемаго и управляемаго Богомъ. Только 
здѣсь возможны не призраки новизны, обладающіе 
этимъ свойствомъ на одну минуту, а новое бытіе, 
новое рожденіе, новая тварь: „аще кто во Христѣ, нова 
тварь" (II Кор. V, 17). И если искупленіе, просвѣще­
ніе и оправданіе человѣчества Іисусомъ Христомъ



— 51

было такъ вседѣятельно, что отселѣ, по апостолу, все 
стало новымъ, то исканіе въ области истины и добра 
еще чего либо новаго, только обличило бы насъ въ 
духовномъ ослѣпленіи и подвергло бы насъ опасно­
сти вновь возвратиться „на немощныя и худыя сти­
хіи" (Гал. IV 9), вновь повторять старыя заблужде­
нія въ новыхъ формахъ выраженія и съ новыми спо­
собами ихъ примѣненія къ дѣлу и къ жизни. Для 
всѣхъ нашихъ стремленій къ новому, если они суть 
вмѣстѣ стремленія къ истинному и доброму,— „основа­
нія иного никто же можетъ иоложити, паче лежащаго, 
еже есть Іисусъ Христосъ“ (I Корин. III, 11). Кто сталъ 
бы скучать тѣмъ, что это необычайное основаніе по­
ложено не сегодня и не вчера, не открыто, какъ нѣ­
что современное, до настоящей минуты невѣдомое, а 
положено давно, отъ вѣчности, въ неизмѣняемыхъ 
совѣтахъ Божіихъ, такой любитель новаго имѣлъ бы 
столько же права жаловаться и на то, что ему при­
ходится образовывать свои понятія и сужденія по ста­
рымъ логическимъ законамъ, по которымъ мыслили 
его дѣды и прадѣды, и которые навсегда останутся 
неизмѣннымъ основаніемъ всякаго человѣческаго мы­
шленія. Духъ, понимающій, какъ должно, свое назна­
ченіе, ищетъ такого новаго, которое не будетъ завтра 
брошено, какъ несовершенное, но будетъ служить по­
стояннымъ условіемъ для его духовной свѣжести, 
жизненности и для правильнаго, непрерывнаго обно­
вленія. Твердо стоя на камнѣ вѣры, объ одномъ только 
долженъ помнить человѣкъ, что Богъ есть Альфа и 
Омега, начатокъ и конецъ всякой жизни и ея совер­
шенствъ (Апок. I, 8). Послѣдняя, конечная цѣль 
человѣческаго развитія есть жизнь' съ Богомъ, пото­
му что таково было и первоначальное состояніе че­
ловѣка.

4*



— 52 —

Положимъ же въ новомъ году начало нашего 
истиннаго обновленія. Основаніемъ этого начала пусть 
будетъ самое сильное оружіе въ борьбѣ съ міродер- 
жителемъ вѣка сего и со всѣми искушеніями совре­
менной жизни. Оружіе это—молитва. Особенно изуми­
тельна сила молитвы общественной, церковной! Вспо­
мните, чтб произвела она въ собраніи вѣрующихъ при 
апостолахъ: „и помолившимся имъ, подвижеся мѣсто, 
идѣже бяху собрани, и исполнишася вси Д уха свята, 
глаголаху слово Божіе со дерзновеніемъ“ (Дѣян. IV, 31). 
Видите, сила церковной молитвы потрясла зданіе, гдѣ 
молились, низвела на молящихся новые дары Святаго 
Духа, облекла ихъ смѣлостію для проповѣди вселенской.

Господи Боже Спасителю нашъ, Владыко временъ 
и лѣтъ жизни нашей, научи насъ молитися тако... и 
довлѣетъ намъ!

Синодальній ризничій архимандритъ Димитрій.

Р А  ̂  А  ̂ 4 ^



Духовный дневникъ *).
<Всѣ вы сыны свѣта и сыны дня ... 

Б удучи  сынами, да трезвимся, облек­
шись въ броню вѣры и  любви и  въ шлемъ 
надежды спасенія* (Ѳессал. 5, 5. 8).

Знаете-ли вы, по какимъ побужденіямъ св. Право­
славная Церковь среди Великаго Поста творитъ па­
мять преп. Маріи Египетской?—Дабы намъ грѣшни­
камъ показать, что милосердный Господь ждетъ отъ 
всѣхъ насъ обращенія, какъ бы мы не были грѣшны, 
и Онъ наше покаяніе всегда готовъ принять съ лю­
бовію. Грѣшники! не отчаявайтесь въ спасеніи, какъ 
бы такъ намъ говоритъ Господь,—берите примѣръ 
покаянія съ преп. Маріи Египетской, и Я ваши грѣ­
хи изглажду: «долготерпитъ Господь на насъ, не хотя, 
да кто погибнетъ, но да вси въ покаяніе пріидутъ» (2 
Птр. 3, 9).

Въ монастыряхъ, и особенно городскихъ, когда 
оскудѣваетъ духовная жизнь, можно наблюдать такое 
явленіе. Сегодня все благопристойно и чинно, а зав­
тра уже все безчинно: и служба, и пѣніе, и чтеніе, и 
поведеніе. А отчего? Сегодня искусственно заставили 
братію быть исправными— присутствіе начальника, 
угроза; завтра же этого нѣтъ и—все плохо. При вни-

*) Продолженіе.—  См. Янв. и. 1912 г., стр. 52—60.



— 54

маніи же братіи къ себѣ, при духовномъ бодрствова­
ніи—этого не можетъ быть. Доброе поведеніе братіи, 
исправность послушаній будутъ тогда поддерживаться 
внутреннимъ стремленіемъ къ духовнымъ подвигамъ.

Какое наше отношеніе должно быть ко всѣмъ, такъ 
называемымъ, падшимъ людямъ? Всѣмъ намъ прихо­
дится сталкиваться съ ними въ жизни и многимъ 
изъ насъ даже жить въ семьѣ. Не отвращаться отъ 
нихъ мы должны, не презирать и осуждать, а жалѣть 
и молиться о нихъ. Если благодать Божія не оста­
вляетъ падшихъ, то намъ ли, подобострастнымъ имъ 
и грѣшнымъ людямъ, отъ нихъ отвращаться? Мы 
такъ о нихъ должны думать: человѣческое несовер­
шенство довело ихъ до паденія, врагъ рода человѣ­
ческаго ихъ запнулъ и полонилъ, самъ же по себѣ 
человѣкъ, какъ носитель образа Божія, достоинъ од­
ного только сожалѣнія, какъ и говоритъ св. апостолъ 
Павелъ: бѣдный я человѣкъ! кто избавитъ меня отъ 
сего тѣла смерти'» (Рим. 7. 4). Такое непрезритель­
ное, обходительное, доброе, мягкое, смиренное, ласко­
вое обращеніе съ грѣшными людьми способно умяг­
чить ихъ загрубѣлое, черствое сердце, и, кто знаетъ, 
быть можетъ чрезъ это мы заставимъ ихъ подумать, 
что такое добро, любовь, и наведемъ ихъ мысль и 
сердце на путь восхожденія къ Богу.

Первородный грѣхъ все въ насъ повредилъ, все 
перепортилъ; онъ и любовь—это божественное свой­
ство въ насъ—оземленилъ, исказилъ, нарушилъ ея 
гармоничность. Сама по себѣ любовь — это есть прі­
ятное влеченіе одного лица къ другому и, такъ какъ 
наша душа, наше сердце заключены въ грѣховное 
тѣло, свойство котораго также имѣть влеченіе къ по-



55 —

добнымъ намъ существамъ, то здѣсь духовному наше­
му чувству любви постоянно грозитъ опасность быть 
подавленнымъ, полоненнымъ плотскимъ нашимъ влече­
ніемъ. Отсюда и можетъ быть такое явленіе у насъ: 
начнется любовь чистая, духовная, а окончится съ 
плотскимъ оттѣнкомъ, а то и прямо—плотскою, низ­
менною. Поэтому-то намъ нужно быть весьма зорки­
ми, весьма осмотрительными, весьма тонкими въ раз­
личеніи любовныхъ движеній нашего сердца. Любятъ 
родители своихъ дѣтей, любятъ супруги другъ друга, 
любятъ духовныя дѣти своего пастыря и т. п., и во 
всѣхъ этихъ и подобныхъ случаяхъ проявленія любви 
нужно бояться, нужно остерегаться плотской стороны. 
Напр., высоко,свято, духовно любятъ родители своихъ 
дѣтей, когда они смотрятъ на нихъ, какъ на Божіе 
благословеніе, какъ на новыхъ членовъ, долженству­
ющихъ вступить въ царство Божіе, а потому и ста­
раются воспитывать ихъ въ страхѣ Божіемъ, благо­
нравіи и благочестіи; но могутъ родители любить сво­
ихъ дѣтей, какъ лишь продолжателей ихъ рода, мо­
гутъ гордиться ихъ дородностью, званіемъ, красотою;, 
въ такой родительской любви много уже плотскаго, 
низменнаго. Свято любятъ супруги другъ друга, когда 
уважаютъ достоинство каждаго, когда нисходятъ къ 
немощамъ, недостаткамъ одинъ другого и стараются ихъ 
взаимно исправлять, когда супруги живутъ въ мирѣ 
и согласіи, въ духовномъ единеніи, во образъ едине­
нія Христа съ Церковію; не можетъ супружеская 
жизнь имѣть подкладку только страстную, плотскую. 
Высоко любятъ духовныя чада своего пастыря, когда 
они смотрятъ на него, какъ на служителя Божія, 
какъ на руководителя ихъ въ духовной жизни, помо­
гающаго имъ шествовать ко Христу. Но можетъ быть 
въ любви духовныхъ чадъ къ пастырю и доля при-



—  56  —

страстности,—это когда привязанность къ пастырю 
отвлекаетъ отъ молитвы, занимаетъ нашу мысль вос­
поминаніемъ и представленіемъ о немъ, а наше серд­
це томится желаніемъ чаще его видѣть, услаждаться 
его голосомъ, рѣчью и т. п., и бываетъ тогда, что 
пастырь какъ бы заслоняетъ собою нашъ путь къ 
Господу... Словомъ, къ высокому, небесному чувству 
любви можетъ всегда примѣшиваться низменная сто­
рона и при этомъ весьма тонко и хитро, такъ что 
иной разъ мы думаемъ, что любимъ чисто, свято, а 
провѣримъ себя, найдемъ долю пристрастности. Наша 
задача -  небесное чувство любви всячески хранить, 
оберегать, очищать отъ всякихъ дурныхъ наслоеній 
и къ этому есть вѣрнѣйшее средство,—это любовь къ 
нашему Господу Спасителю. Мы должны всѣми сила­
ми нашего ума и сердца прилѣпиться къ Господу, 
такъ сказать, схватиться за Него,—тогда мы сумѣемъ 
правильно проявить свою любовь и къ ближнимъ. Воз­
люби, сказано, сначала Господа Бога твоего всѣмъ серд­
цемъ твоимъ, а потомъ и ближняго, какъ самого себя.

Когда грѣшникъ чистосердечно, со слезами кается 
духовнику, то у послѣдняго невольно въ сердцѣ воз­
никаетъ чувство отрады и утѣшенія, а вмѣстѣ и чув­
ство любви и уваженія къ кающемуся. Открывшему 
же грѣхи можетъ, пожалуй, показаться, что пастырь 
и не посмотритъ теперь на него, такъ какъ онъ зна­
етъ его скверны и презрительно отнесется. О, нѣтъ! 
Милъ, дорогъ и какъ бы родной дѣлается пастырю 
искренно кающійся грѣшникъ. Это надо помнить 
всѣмъ намъ и безъ всякаго смущенія и боязни от­
крываться на исповѣди, ибо благой результатъ сего 
несомнѣненъ.



57

Подавая соблазнъ, мы сугубо грѣшимъ, сквернимъ 
себя грѣхомъ и развращаемъ нашихъ ближнихъ. И 
если всякій грѣхъ можно очистить, загладить покая­
ніемъ, то произведенный соблазнъ не такъ легко 
истребить. Соблазнъ, мы сказали, развращаетъ дру­
гихъ, которые ускользаютъ отъ нашего вниманія, такъ 
что мы бываемъ лишены возможности въ нихъ уни­
чтожить послѣдствія соблазна. Поэтому-то такое гроз­
ное слово и произносится во св. Евангеліи на соб­
лазняющихъ: «Горе человѣку тому, имъ же соблазнъ
приходитъ».

Какъ избавиться отъ пьянства?—Существуютъ ме­
дицинскія средства, объявляются врачи, отучивающіе 
отъ пьянства, есть больницы для алкоголиковъ, дѣ­
лаютъ какія-то прививки. Самое сильное сред­
ство въ борьбѣ съ пьянствомъ—это, конечно, нрав­
ственное возрожденіе. Надо страдающему порокомъ 
винопитія духовно переродиться. Надо сознать свой 
недостатокъ, надо раскаяться въ немъ, надо пролить 
слезу сокрушенія, надо припасть къ стопамъ Госпо­
да, все исцѣляющаго, какъ припала кровоточивая, 
надо сдѣлаться религіознымъ, прилежнымъ къ храму 
Божію, надо всѣми силами своего сердца ухватиться 
за Господа, надо Ему молиться, надо въ корнѣ измѣ­
нить прежнюю мірскую жизнь, разгульную, на тихую, 
трудовую,—словомъ ^надо духовно воспрянуть. Трудно 
намъ самимъ, слабымъ и немощнымъ, бороться съ по­
роками, но припавшему ко Господу готова и все­
сильная благодатная помощь. Возьми въ руки свя­
тыню и пользуйся Зю: пей святую воду, припадай 
почаще къ мощамъ угодниковъ Божіихъ, призывай 
ихъ постоянно на помощь и особенно мученика Во- 
нифатія, цѣлителя отъ сего недуга, положи себѣ за



—  58  —

правило ежедневно читать св. Евангеліе, класть 
утромъ и вечеромъ по нѣскольку поклоновъ, посѣ­
щать въ свободное время храмъ Божій, говѣть, при­
нимать Св, Тайны,—и ты духовно возродишься и у 
тебя само собою отпадетъ пьянство. Отчего же ты не 
хочешь заняться этимъ? Отчего ты не идешь ко Го­
споду за исцѣленіемъ, а ищешь его въ міру? И ты не 
найдешь, потому что тамъ сильно дѣйствуетъ врагъ 
рода человѣческаго, въ вѣдѣніи котораго находится 
пьянство. Гдѣ же Господь,—тамъ врагъ отступаетъ, 
а потому только въ Господѣ ты найдешь себѣ благо­
датную помощь въ борьбѣ съ пьянствомъ.

Архимандритъ Арсеній.



Психологическое оправданіе христіанства.
(Противорѣчія въ природѣ человѣка по свидѣтельству древняго и новаго 

міра и разрѣшеніе ихъ въ христіанствѣ).

Ч А С Т Ь  В Т О Р А Я  *).

Больше 1900 лѣтъ тому назадъ, въ заброшенномъ 
городкѣ Галилеи, чистѣйшая изъ Дѣвъ была смущена 
необычайнымъ привѣтствіемъ небеснаго посланника: 
.радуйся, благодатная, Господь съ тобою; благосло­
венна ты между женами". „Не бойся, Марія", успо­
коилъ смущенную Дѣву Ангелъ, „ибо Ты обрѣла бла­
годать у Бога... Ты родишь Сына и наречешь Ему 
имя Іисусъ (что значитъ Спаситель). Онъ будетъ ве­
ликъ и наречется Сыномъ Всевышняго, и дастъ Ему 
Господь Богъ престолъ Давида, отца Его; и будетъ 
царствовать надъ домомъ Іакова во вѣки, и царству 
Его не будетъ конца".

Когда Та же скромная Назаретская Дѣва посѣтила 
свою' родственницу Елисавету и услышала отъ послѣд­
ней пророческое привѣтствіе, обращенное къ Ней и 
Ея будущему Младенцу, Она уже безъ смущенія, а 
радостно и твердо исповѣдала свою вѣру въ величай­
шее грядущее чудо, которое благовѣстилъ Ей Ан­
гелъ, повторившій это благовѣстіе и Ея обручнику 
Іосифу, а именно, что „Она родитъ Сына, Іисуса, т. е.

*) Окончаніе.—См. ді. янв. 1912 г., стр. 71—98.



62 —

Спасителя, ибо (пояснилъ Ангелъ) Онъ спасетъ лю­
дей Своихъ отъ грѣховъ ихъ“.

Когда такъ чудесно предвозвѣщенный Младенецъ 
родился въ Виѳлеемѣ Іудейскомъ, свѣтоносный по­
сланникъ неба предсталъ передъ испуганными па­
стырями и сказалъ: „не бойтесь; я возвѣщаю вамъ 
великую радость, которая будетъ всѣмъ людямъ: ибо 
нынѣ родился вамъ въ городѣ Давидовомъ Спаси­
тель, Который есть Христосъ-Господь", —а затѣмъ и 
цѣлый сонмъ Ангеловъ огласилъ ночную тишину ра­
достной пѣснью: „Слава въ вышнихъ Богу, и на 
земли миръ, въ человѣцѣхъ благоволеніе!"

Когда, по обычаю, принесли Младенца въ Іеруса­
лимскій храмъ, Его встрѣтилъ тамъ, какъ повѣ­
ствуетъ Евангеліе, Симеонъ, „мужъ праведный и 
благочестивый, чающій утѣшенія Израилева". Таин­
ственнымъ внушеніемъ свыше онъ привлеченъ былъ 
въ храмъ какъ разъ въ то время, когда родители 
принесли туда Младенца-Іисуса. Держа на своихъ 
ослабѣвшихъ, отъ глубокой старости, рукахъ Боже­
ственнаго Младенца, этотъ ветхозавѣтный правед­
никъ привѣтствовалъ Его словами, заключавшими въ 
себѣ величайшее пророчество о всемъ человѣчествѣ 
и объ отдѣльныхъ лицахъ, въ ихъ отношеніяхъ къ 
Новорожденному Отроку: „Нынѣ", исповѣдуется пра­
ведный старецъ, обращаясь къ Младенцу,— „нынѣ отпу- 
щаеши раба Твоего, Владыко, по глаголу Твоему, съ 
миромъ; ибо видѣли очи мои спасеніе Твое, которое 
Ты уготовалъ предъ лицемъ всѣхъ народовъ, свѣтъ 
къ просвѣщенію язычниковъ, и славу народа Твоего, 
Израиля". И, обращаясь къ Матери Іисуса, добавилъ: 
„се, лежитъ Сей на паденіе и на возстаніе многихъ 
во Израилѣ и въ предметъ пререканій... да откроются 
помышленія многихъ сердецъ."



—  ба —

Вскорѣ за этимъ пророчественнымъ исповѣданіемъ 
Израиля и языческій міръ воздалъ честь Младенцу- 
Христу. Путеводимые чудеснымъ небеснымъ явленіемъ 
и наученные внутреннимъ откровеніемъ того же Духа, 
Который просвѣтилъ сердце и умъ праведнаго старца 
израильскаго, мудрецы востока пришли поклониться 
„родившемуся Царю Іудейскому, звѣзду Котораго они 
видѣли на востокѣ", — не царю тогдашней Іудеи, а 
Царю Вѣчнаго духовнаго Царства, наступленіе кото­
раго предуказывали въ теченіе многихъ вѣковъ про­
роки израильскіе, и котораго ожидали народы всего 
міра, и съ особенной напряженностью, именно, пе­
редъ временемъ Рождества Христова, послѣ котораго 
такія ожиданія всюду прекратились.

Итакъ, идя какъ за путеводной звѣздой, по слѣ­
дамъ за этими чаяніями и ожиданіями народовъ, вол­
новавшими въ свое время ихъ сердца, мы вмѣстѣ съ 
восточными волхвами остановились надъ колыбелью 
Того, Кого старецъ Симеонъ наименовалъ спасеніемъ 
всѣхъ народовъ, свѣтомъ къ просвѣщенію язычни­
ковъ и славою Израиля.

Но не заблудились ли мы? Точно ли къ искомому 
и желанному источнику свѣта, силы и жизни при­
вела насъ звѣзда? Правъ ли старецъ, какъ бы отъ 
всего міра привѣтствовавшій въ Младенцѣ-Іисусѣ Спа­
сителя этого міра? Если да,—то этотъ Чаемый всѣми 
народами дѣйствительно долженъ имѣть силу снять 
съ человѣка тяготѣющее надъ всѣмъ существомъ его 
проклятіе: долженъ просвѣтить умъ его вѣчной исти­
ной, укрѣпить волю въ борьбѣ съ грѣхомъ для по­
бѣды надъ нимъ, исполнить сердце вѣчной жизнью,— 
словомъ: возстановить разбитый образъ Божій въ че­
ловѣкѣ и возвратить ему его Богоподобіе.



64 —

Вѣрные принятому методу, мы обратимся и теперь, 
главнымъ образомъ, къ живымъ свидѣтелямъ, а не къ 
отвлеченнымъ разсужденіямъ.

Но прежде прислушаемся къ словамъ Того, на 
Кого, какъ на спасеніе міра, указали свидѣтели пер­
выхъ дней Его жизни. Каково Его собственное само­
чувствіе и самосознаніе? Отлично ли отъ чувствъ и 
помышленій тѣхъ людей, согласныя свидѣтельства 
которыхъ о себѣ мы слышали въ первой части на­
шего изслѣдованія.

Вотъ немногія изъ безчисленныхъ Его свидѣтельствъ 
о Себѣ, имѣющія ближайшее отношеніе къ занимаю­
щимъ насъ противорѣчіямъ въ бытіи человѣка.

„Я есмь путь, и истина, и жизнь" (Іоан. XIV, 6).
„Я свѣтъ міру; кто послѣдуетъ за Мною, тотъ не 

будетъ ходить во тьмѣ, но будетъ имѣть свѣтъ жиз­
ни" (Іоан. VIII, 12).

„Я есмь хлѣбъ жизни" (Іоан. VI, 48).
„Я хлѣбъ живый, сшедшій съ небесъ; ядущій хлѣбъ 

сей будетъ жить во вѣкъ; хлѣбъ же, который Я дамъ, 
есть Плоть Моя, которую Я отдамъ за жизнь міра" 
(Іоан. VI, 51).

„Я и Отецъ—одно (Іоан. X, 30).
„Воля пославшаго Меня Отца есть та, чтобы вся­

кій, видящій Сына и вѣрующій въ Него, имѣлъ жизнь 
вѣчную" (Іоан. VI, 40).

„Если пребудете въ словѣ Моемъ... то познаете 
истину, и истина сдѣлаетъ васъ свободными (отъ 
грѣха")—(Іоан. VIII, 31—32).

„Если не увѣруете, что это Я, то умрете въ грѣ­
хахъ вашихъ" (Іоан. VIII, 24).

„Истинно, истинно говорю вамъ: кто соблюдетъ 
слово Мое, тотъ не увидитъ смерти во вѣкъ" (Іоан. 
VIII, 51).



— 65

„Кто будетъ пить воду, которую Я дамъ ему, тотъ 
не будетъ жаждать во вѣкъ; но вода, которую Я дамъ 
ему, сдѣлается въ немъ источникомъ воды, текущей 
въ жизнь вѣчную" (Іоан. IV, 14).

„Кто любитъ Меня, тотъ соблюдетъ слово Мое, и 
Отецъ Мой возлюбитъ его, и Мы пріидемъ къ нему, 
и обитель у него сотворимъ" (Іоан. XIV, 23).

„Когда пріидетъ Утѣшитель, Котораго Я пошлю 
вамъ отъ Отца, Духъ Истины, Который отъ Отца 
исходитъ, Онъ будетъ свидѣтельствовать о Мнѣ" 
(Іоан. XV, 26).

„Дана Мнѣ всякая власть на небѣ и на землѣ" 
(Матѳ. XXVIII, 18).

„Пріидите ко Мнѣ всѣ труждающіеся и обременен­
ные, и Я успокою васъ“ (Матѳ. XI, 28).

„Безъ Меня не можете дѣлать ничего" (Іоан. XV, 5).
„Я пришелъ не судить міръ, но спасти міръ" 

(Іоан. XII, 47).
„Я есмь воскресеніе и жизнь; вѣрующій въ Меня, 

если и умретъ, оживетъ" (Іоан. XI, 25).
„И всякій живущій и вѣрующій въ Меня не умретъ 

во вѣкъ" (Іоан. XI, 26).

„Какія странныя слова! Кто можетъ это слушать!" — 
недоумѣвала и негодовала толпа окружавшихъ Іисуса 
іудеевъ.

Да, странныя слова! Такихъ ни раньше, ни послѣ 
не приходилось слышать дѣтямъ земли отъ кого- 
либо, носящаго образъ человѣческій. Какъ не похожи 
они на тѣ признанія, что мы слышали отъ малыхъ 
и великихъ представителей человѣчества! Какъ по­
вѣрить этимъ словамъ?! Или,—какъ это открывалось 
нравственному созерцанію Н. В. Гоголя,—однихъ спо­
койныхъ и непоколебимо твердыхъ самосвидѣтельствъ

5ГОЛОСЪ Ц ЕРКВИ.



—  66  —

Сына Человѣческаго достаточно, чтобы иризнать ихъ 
истиной, а Его Сыномъ Божіимъ, равнымъ Отцу? Мо­
жетъ быть, — но намъ нельзя ограничиться ими уже 
по одному тому, что мы стали на почву психологи­
ческаго опыта въ первой половинѣ нашего изслѣдо­
ванія, когда приводили многочисленныя свидѣтель­
ства человѣка о противорѣчіяхъ въ его бытіи, проти­
ворѣчіяхъ, отравляющихъ его жизнь и дающихъ себя 
знать самыми реальными душевными муками на про­
тяженіи всей его исторіи. Этой почвы необходимо 
намъ держаться и при указаніи пути къ разрѣшенію 
названныхъ противорѣчій.

Вѣдь если самосвидѣтельства распятаго при Пои 
тійскомъ Пилатѣ Назаретскаго Плотника истинны, 
если Онъ дѣйствительно силенъ дать человѣку по­
знаніе истины, свободу отъ грѣха и жизнь вѣчную -  
такъ, чтобы человѣкъ не видѣлъ смерти во вѣкъ, то, 
конечно, должны же быть за 2.000 лѣтъ существова­
нія христіанства свидѣтели исполнившихся обѣтова- 
ній Сына Человѣческаго.

Какъ все природное человѣчество по глубокому и 
горькому опыту говорило намъ о мучительныхъ про­
тиворѣчіяхъ, лежащихъ въ глубинѣ его бытія, такъ 
эти свидѣтели должны по опыту же своей жизни 
сказать намъ, что вѣренъ и истиненъ Обѣщавшій 
миръ и покой приходящимъ къ Нему—труждающимся 
и обремененнымъ.

Итакъ, обратимся опять къ свидѣтельству человѣка 
о самомъ себѣ.

Естественно, свидѣтелями на этотъ разъ будутъ 
только тѣ, кто ходилъ по стопамъ Христа и кто, 
слѣдовательно, могъ опытно извѣдать силу Его. По­
смотримъ, будетъ ли, говоря языкомъ Евангелія, 
оправдана Премудрость (Христосъ) чадами ея...



— 67 —

Мы будемъ вызывать свидѣтелей послѣдовательно, 
держась хронологическаго порядка, т. е. начиная съ 
тѣхъ, кто впервые, вдали вѣковъ, были оглашены 
Евангельскою проповѣдью, и кончая свидѣтелями на­
шихъ дней. Сойдутся ли раскинутыя на 2.000влѣтъ 
свидѣтельства ихъ съ самосвидѣтельствомъ Іисуса На­
зарянина? Оправдаютъ ли они сверхчеловѣческія при­
тязанія Его быть Спасителемъ рода человѣческаго.

„Сей есть Сынъ Божій; се Агнецъ Божій, Который 
беретъ на себя грѣхъ міра“,—свидѣтельствуетъ Іоаннъ 
Креститель.

„Равви! Ты Сынъ Божій, Ты Царь Израилевъ",— 
восклицаетъ изумленный и восхищенный Нафана- 
илъ— „Израильтянинъ, въ которомъ нѣтъ лукавства".

„Истинно Ты Сынъ Божій",—исповѣдуютъ ученики, 
склоняясь передъ Нимъ на озерѣ Геннисаретскомъ.

„Ты Христосъ Сынъ Бога Живаго",—твердо отвѣ­
чаетъ Ап. Петръ на вопросъ Іисуса, за кого они— 
ученики почитаютъ Его.

„Господи! къ кому намъ итти?"—слышимъ мы отъ 
того же Петра. „Ты имѣешь глаголы жизни вѣчной, 
и мы увѣровали и познали, что Ты Христосъ, Сынъ 
Бога Живаго".

„Такъ, Господи! я вѣрую, что Ты Христосъ, Сынъ 
Божій, грядущій въ міръ",—робко откликается Марѳа 
на призывъ Іисуса къ вѣрѣ.

„Господь мой и Богъ мой",—раздается радостный 
крикъ Ѳомы.

„Никогда человѣкъ не говорилъ такъ, какъ этотъ че­
ловѣкъ",—признаются служители фарисейскіе, на воп­
росъ своихъ господъ, почему они не привели Іисуса.

„Воистину Онъ былъ Сынъ Божій"!—съ болью вы­
рывается изъ груди сотника, стоявшаго при крестѣ 
„Царя Іудейскаго".

5*



—  68 —

— Не чудесны ли эти свидѣтельства, такъ соглас­
но и твердо устанавливающія фактъ необычайности 
Существа, носящаго образъ человѣка?

Этимъ людямъ—въ тайникахъ ихъ души— откры­
вается великая, страшная и радостная истина, что 
такъ долго всѣми Ожидаемый Посланникъ неба здѣсь, 
съ ними,—что это точно Онъ, Избавитель, имѣющій 
ключи ада и рая, Которому дана всякая власть на 
небѣ и на землѣ.

Да и какъ не дивиться, какъ не устрашаться, какъ 
не радоваться, какъ, наконецъ, не вѣрить Ему, когда 
на ихъ глазахъ, по Его благой волѣ, слѣпые прозрѣ­
ваютъ, и хромые ходятъ, прокаженные очищаются и 
глухіе слышатъ, мертвые воскресаютъ и нищіе благо­
вѣствуютъ!

Какъ свидѣтелямъ этихъ чудесъ не воскликнуть: 
Ты Сынъ Божій!?

Да, но мы слышимъ пока, только какъ Онъ исцѣ­
ляетъ больныхъ, воскрешаетъ мертвыхъ, сообщаетъ 
чудотворную силу Своимъ ученикамъ, учитъ тайнамъ 
Царствія Божія; слышимъ и то, какъ Онъ отпускаетъ 
грѣхи... Но мы мало примѣчаемъ перемѣны во внут­
реннемъ состояніи даже самыхъ вѣрныхъ и близкихъ 
Его послѣдователей, которые по-прежнему продолжа­
ютъ мыслить не о томъ, что Божіе, а о томъ, что че­
ловѣческое (Матѳ. XVI). Мы не видимъ и не слы­
шимъ отъ нихъ, чтобы разладъ ихъ человѣческой 
природы былъ исцѣленъ; чтобы вѣчная истина, вѣч­
ная правда и вѣчная жизнь стали ихъ внутреннимъ 
достояніемъ. Это произойдетъ только тогда, когда 
черезъ таинство Креста прославленный Іисусъ по­
шлетъ Духа Своего въ сердца вѣрующихъ во имя Его.

И точно—посмотрите, что происходитъ съ учени­
ками Его послѣ Пятидесятницы: какъ очищается и



69 —

возвышается разумѣніе ихъ, какъ отъ восторга пе­
редъ внѣшними знаменіями своего Учителя, передъ 
нравственной красотой Его человѣческаго Образа, и отъ 
чрезвычайныхъ внѣшнихъ откровеній Небесной Исти­
ны они переходятъ къ глубокому проникновенію въ 
тайны новой, благодатной жизни, открывающейся въ 
ихъ собственныхъ сердцахъ и сердцахъ единовѣрныхъ 
собратій... Ихъ Божественный Учитель уже не внѣш­
нее для нихъ Существо, а внутреннее достояніе, со­
кровенная жизнь ихъ души.

Просвѣтленные и очищенные огненнымъ прикосно­
веніемъ Всесвятаго и всеосвящающаго Духа Истины, 
они становятся въ собственномъ смыслѣ живой оби­
телью Вѣчнаго Царя, Который, еще имѣя зракъ раба, 
обѣщалъ любящимъ Его прійти съ Отцомъ и обитель 
у нихъ сотворить. Но вотъ сами живые свидѣтели 
этихъ чудесныхъ событій, совершающихся не внѣ че­
ловѣка, а въ нѣдрахъ и тайникахъ его собствен­
ной души.

„Помазаніе (Духа), которое вы получили отъ Сына 
Божія, въ васъ пребываетъ, и вы не имѣете нужды, 
чтобы кто училъ васъ; но какъ самое сіе помазаніе 
учитъ васъ всему, и оно истинно и не ложно, то 
чему оно научило васъ, въ томъ пребывайте" (1 Іоан. 
II, 27),—увѣщаваетъ братьевъ по вѣрѣ возлюбленный 
ученикъ Христовъ, констатируя фактъ непосредствен­
наго воспріятія Божественной истины чрезъ помаза­
ніе, или изліяніе Духа, предуказаніе чего находимъ 
еще у ветхозавѣтнаго Евангелиста: „И будутъ всѣ 
научены Богомъ",—говоритъ пророкъ Исаія, въ согла­
сіи съ другимъ пророкомъ, изрекшимъ отъ лица Бо­
жія: „И будетъ въ послѣдніе дни, излію отъ Духа 
Моего на всякую плоть".

Это изліяніе Духа Святаго, Духа Истины, Духа



— 70 —

Христова въ сердца вѣрующихъ рождаетъ живое чув­
ство Богосыновства.

„Возлюбленные",—пишетъ тотъ же Апостолъ:— „Мы 
теперь дѣти Божіи. Смотрите, какую любовь далъ 
намъ Отецъ, чтобы намъ называться и быть дѣтьми 
Божіими".

„Всякій, рожденный отъ Бога, не дѣлаетъ грѣха, 
потому что сѣмя Его (Божіе) пребываетъ въ немъ; 
и онъ не можетъ грѣшить, потому что рожденъ отъ 
Бога" (1 Іоан. III, 9).

„Рожденный отъ Бога хранитъ себя; и лукавый не 
прикасается къ нему“ (1 Іоан. V, 18).

„Мы перешли отъ смерти въ жизнь, потому что 
любимъ братьевъ..., всякій ненавидящій брата не 
имѣетъ жизни вѣчной, въ немъ пребывающей" (1 Іоан. 
III, 14— 15).

„Вѣрующій въ Сына Божія имѣетъ свидѣтельство 
въ себѣ самомъ... свидѣтельство это состоитъ въ томъ, 
что Богъ даровалъ намъ жизнь вѣчную, и сія жизнь 
въ Сынѣ Его" (1 Іоан. V, 10— 11).

„Имѣющій Сына Божія имѣетъ жизнь; не имѣющій 
Сына Божія не имѣетъ жизни" (— 12).

Какъ бы подтверждая, продолжая и развивая сви­
дѣтельства Іоанна, апостолъ Павелъ пишетъ Римля­
намъ, говоря, отъ лица, возрожденнаго вѣрою:

„Законъ духа жизни во Христѣ Іисусѣ освободилъ 
меня отъ закона грѣха и смерти" (Рим. VIII, 2).

„Если Христосъ въ васъ, то тѣло мертво для грѣха, 
но духъ живъ для праведности. Если же Духъ Того, 
Кто воскресилъ изъ мертвыхъ Іисуса, живетъ въ 
васъ: то Воскресившій Христа изъ мертвыхъ оживитъ 
и ваши смертныя тѣла Духомъ Своимъ, живущимъ 
въ васъ" (Рим. VIII, 10—11).

„Нынѣ",—читаемъ въ томъ же посланіи къ Римл я-



— 71 —

намъ,— „когда вы освободились отъ грѣха и стали 
рабами Богу, плодъ вашъ есть святость, а конецъ— 
жизнь вѣчная; ибо возмездіе за грѣхъ—смерть, а даръ 
Божій—жизнь вѣчная во Христѣ Іисусѣ Господѣ на­
шемъ" (Рим. VI, 22—23).

Если таково было внутреннее обновленіе учени­
ковъ Апостольскихъ, то въ самихъ Апостолахъ мы ви­
димъ уже восполнившееся торжество Христовой силы 
и жизни.

„Все могу въ укрѣпляющемъ меня Іисусѣ Христѣ",— 
исповѣдуетъ вселившуюся въ него силу Христову тотъ 
же Апостолъ языковъ (Фил. IV. 13).

„Уже не я живу, но живетъ во мнѣ Христосъ" 
(Гал. II. 20), — исповѣдуетъ онъ же чудную истину 
глубочайшаго сліянія съ его существомъ Существа 
Сына Божія—этой вѣчной жизни, дарованной Отцомъ 
Небеснымъ.

Грань между тамошнимъ и здѣшнимъ, небеснымъ 
и земнымъ, трансцедентнымъ и феноменальнымъ, вѣч­
нымъ и временнымъ—рушилась, противорѣчія бытія 
исчезли:

„Для меня жизнь — Христосъ", слышимъ мы отъ 
великаго Апостола,— „а смерть—пріобрѣтеніе".

„Смерть! гдѣ твое жало? адъ! гдѣ твоя побѣда?"—- 
торжествующе восклицаетъ онъ въ посланіи къ Ко­
ринѳянамъ.

Оставимъ вѣкъ Апостольскій и переступимъ въ при­
мыкающій къ нему по времени и отчасти подобный 
ему по напряженности борьбы вѣкъ мученичества, 
когда сила Христовой вѣры сказывалась въ сверхъ­
естественномъ, нерѣдко восторженномътерпѣніи жертвъ 
и въ чудесныхъ знаменіяхъ небесной помощи, сопро­
вождавшихъ ихъ мученическіе подвиги. Нашъ взоръ 
невольно приковывается въ величавому образу антіо-



— 72 —

хійскаго епископа, Игнатія Богоносца. Приговорен­
ный въ 107 году Императоромъ Траяномъ къ смерт­
ной казни, великій преемникъ Апостоловъ восклик­
нулъ, услышавъ смертный приговоръ: „Благодарю
Тебя, Господи, что Ты удостоилъ меня засвидѣтель­
ствовать совершенную любовь къ Тебѣ и благоизво­
лилъ связать меня желѣзными узами, подобно какъ 
Апостола Твоего Павла".— Его отправляютъ въ Римъ 
на съѣденіе звѣрямъ. Опасаясь, чтобы римскіе хри­
стіане вмѣстѣ съ другими не возымѣли малодушнаго 
намѣренія отклонить казнь его, еп. Игнатій съ не­
обычайной силой и трогательностью увѣщаваетъ ихъ 
не препятствовать ему соединиться тѣснѣйшимъ со­
юзомъ съ Христомъ черезъ мученическій подвигъ. 
„Не дѣлайте для меня ничего болѣе, какъ чтобы я 
былъ закланъ Богу теперь, когда жертвенникъ уже 
готовъ,—и тогда составьте любовію хоръ, и воспойте 
хвалебную пѣснь Отцу во Христѣ Іисусѣ, что Богъ 
удостоилъ епископа Сиріи призвать съ востока на за­
падъ. Прекрасно мнѣ закатиться отъ міра къ Богу, 
чтобы въ-. Немъ мнѣ возсіять"... „Умоляю васъ",— 
продолжаетъ священномученикъ,— „ не оказывайте мнѣ 
неблаговременной любви. Оставьте меня быть пищею 
звѣрей и посредствомъ ихъ достигнуть Бога. Я пше­
ница Божія; пусть измелютъ меня зубы звѣрей, чтобы 
я сдѣлался чистымъ хлѣбомъ Христовымъ... Лучше 
мнѣ умереть за Іисуса Христа, нежели царствовать 
надъ всею землею Его ищу, за насъ умершаго, Его 
желаю, за насъ воскресшаго... Хочу быть Божіимъ: не 
отдавайте меня міру. Пустите меня къ чистому свѣ­
ту: явившись туда, буду человѣкомъ Божіимъ. Дайте 
мнѣ быть подражателемъ страданій Бога моего. Кто 
самъ имѣетъ Его въ себѣ, тотъ пусть пойметъ, чего 
желаю... Моя любовь распялась, и нѣтъ во мнѣ огня,



— 73 —

любящаго вещество, но вода живая (т.-е. Духъ Свя­
тый, возбуждающій и укрѣпляющій къ мученической 
смерти. См. Іоан. IV. 10; VII, 38), говорящая во мнѣ, 
взываетъ мнѣ извнутри: „иди къ Отцу". Нѣтъ для 
меня сладости въ пищѣ тлѣнной, ни въ удовольстві­
яхъ этой жизни. Хлѣба Божія желаю, хлѣба небес­
наго, хлѣба жизни, который есть плоть Іисуса Хри­
ста, Сына Божія... И питія Божія желаю, крови Его, 
которая есть любовь нетлѣнная и жизнь вѣчная".

Вотъ какой вѣрой, обличающей невидимое, какой 
надеждой, предвкушающей грядущую славу воскресе­
нія, какимъ жаромъ небесной, смерть побѣждающей 
любви, какой жаждой „разрѣшиться и быть со Хри­
стомъ"— преисполнено отрѣшившееся отъ міра сердце 
богоноснаго мужа апостольскаго!

Изъ залитыхъ христіанской кровью вѣковъ мучени­
чества перенесемся въ смѣнившіе ихъ, сравнительно 
спокойные, вѣка подвижничества, когда не за испо­
вѣданіе Христа умирали подъ мечомъ гонителей, а за 
„исполненіе заповѣдей" проливали кровь въ борьбѣ 
съ „духами злобы поднебесной", когда не форумы и 
темницы были свидѣтелями великихъ скорбей и' вмѣ­
стѣ великой славы мучениковъ Христовыхъ, а.пусты­
ни востока, стянувшія въ свое безмолвіе сонмы по­
движниковъ и утучненныя потомъ трудовъ ихъ, про­
цвѣли „яко крины сельные" и, исполнившись благо­
уханія Христова, облагоухали собою весь міръ, когда 
воистину небо приникло къ землѣ—и ангелы Божіи 
не только сходили на землю, но, можно сказать, во­
дворялись на ней, какъ постоянные обитатели; сожи­
тельствуя съ „небесными человѣками" пустынь. Вы­
зовемъ свидѣтелей изъ глуби этихъ пустынь и по­
слушаемъ, что скажутъ они намъ о своей внутренней



— 74 —

жизни, о тайнахъ Царствія Божія, въ ихъ душахъ 
открывающихся.

„Духъ Утѣшитель, пріемлемый въ крещеніи, даетъ 
намъ",—свидѣтельствуетъ, по собственному изобиль­
нѣйшему духовному опыту, знаменитый основатель 
пустынножительственнаго подвижничества, славный 
поборникъ православія противъ аріанства, Антоній 
Великій (жившій съ половины 3-го до половины 4-го 
вѣка),— „даетъ намъ силу дѣйствовать свято, чтобы 
опять возвести насъ въ первое славное состояніе и 
сдѣлать достойными получить вѣчнопребывающее на­
слѣдіе. Вѣдайте, что которые во Христа крестятся, во 
Христа облекаются (Гал. III. 27, 28), получая благо­
дать Св. Духа... И Св. Духъ, въ то же время, какъ 
становится для нихъ залогомъ наслѣдія вѣчнаго цар­
ства небеснаго, научаетъ ихъ тому, какъ должно по­
клоняться Отцу въ духѣ и истинѣ" (Іоан. IV. 23).— 
„Я молился о васъ",—обнадеживаетъ и наставляетъ 
своихъ возлюбленныхъ чадъ духовныхъ великій учи­
тель,— „да сподобитесь и вы получить Того великаго 
огненнаго Духа, Котораго получилъ я... Онъ, когда 
принятъ будетъ, откроетъ вамъ высшія тайны, отго­
нитъ отъ васъ страхъ людей и звѣрей, —- и будетъ у 
васъ небесная радость день и ночь; и будете въ этомъ 
тѣлѣ, какъ тѣ, кои уже находятся въ царствіи (не­
бесномъ").—(Добротолюбіе, изд. 4-ое, т. I, стр. 34—35).

Вотъ передъ нами достойный ученикъ Великаго 
Антонія, одинъ изъ знаменитѣйшихъ преподобныхъ 
мужей 4-го вѣка, Макарій Египетскій, оставившій 
намъ въ наслѣдство превосходное изображеніе вну­
тренней исторіи души, путемъ вѣры выходящей изъ 
состоянія рабства грѣху въ свободу славы дѣтей Бо­
жіихъ. Святой подвижникъ, опытно прошедшій этотъ



— 75 —

путь до конца, такъ изображаетъ нравственное состо­
яніе души, пріявшей свободу Христову:

„Когда душа взойдетъ къ совершенству Духа, со­
вершенно очистившись отъ всѣхъ страстей, и въ не­
изреченномъ общеніи, пришедши въ единеніе и сра- 
створеніе съ Духомъ Утѣшителемъ, и срастворяемая 
Духомъ, сама сподобится стать духомъ, — тогда дѣ­
лается она вся свѣтомъ, вся окомъ, вся радостью, 
вся упокоеніемъ, вся ликованіемъ, вся любовью, вся 
милосердіемъ, вся благостью и добротою (Доброт. 
I, 260).

Въ другомъ мѣстѣ преп. Макарій говоритъ объ 
усыновленіи Богу и воспріятіи здѣсь, на землѣ, зало­
га вѣчной жизни:

„Помазуемые елеемъ небеснаго насажденія, древа 
жизни—Іисуса Христа, бываютъ удостоены войти въ 
мѣру совершенства, т.-е. царствія и усыновленія, такъ 
какъ, находясь еще въ этомъ мірѣ, они уже сотаин- 
ники небеснаго Царя, имѣютъ дерзновеніе предъ 
Вседержителемъ, входятъ въ чертогъ Его, гдѣ Анге­
лы и духи Святыхъ. Ибо, и не получивъ еще совер­
шеннаго наслѣдія, уготованнаго имъ въ ономъ вѣкѣ,— 
тѣмъ залогомъ, какой пріяли нынѣ, обезопасили себя, 
какъ уже вѣнчанные и царствующіе, и, при обиліи и 
дерзновеніи Духа, не находятъ они для себя удиви­
тельнымъ, что будутъ царствовать со Христомъ. По­
чему же? Потому что, будучи еще во плоти, имѣли 
уже въ себѣ оное ощущеніе сладости и оное дѣйствіе 
силы* (Тамъ же, 273).

Не трудно видѣть, что это съ натуры снятое изо­
браженіе внутренней жизни души, озаренной черезъ 
вѣру благодатнымъ свѣтомъ Христовымъ, представля­
етъ ту же картину таинственнаго, но реальнѣйшаго 
обновленія души и дѣйствительнаго, ощутимаго про-



76 —

никновенія ея въ міръ потусторонній, которую мы со­
зерцали въ писаніяхъ Апостольскихъ. Преп. Макарій 
спустя три вѣка является свидѣтелемъ тѣхъ же чуд­
ныхъ тайнъ претворенія „ветхаго человѣка" въ „но­
вую тварь", о которомъ вдохновенно возвѣщали міру 
первые строители этихъ тайнъ: Сынъ Громовъ и Апо­
столъ языковъ.

„Безстрастіе", — слышимъ мы въ 6-мъ вѣкѣ отъ 
славнаго списателя „Лѣствицы", преп. Іоанна, до­
стигшаго горнихъ высотъ духовной жизни во Хри­
стѣ,— „безстрастіе есть сердечное небо ума, которое 
всѣ коварства бѣсовъ считаетъ за дѣтскія игрушки... 
Оно есть воскресеніе души прежде воскресенія тѣла... 
Истинно безстрастнымъ называется и есть тотъ, кто 
тѣло свое содѣлалъ нетлѣннымъ, умъ возвысилъ пре­
выше всякой твари, всѣ же чувства покорилъ уму, а 
душу свою представилъ лицу Господню"... И „сіе со­
вершенное совершенныхъ несовершаемое совершен­
ство (по слову вкусившаго оное) такъ освящаетъ умъ 
и исхищаетъ его отъ вещественнаго, что часто отъ. 
жизни въ тѣлѣ восхищеніемъ на небо возноситъ къ 
видѣнію"... „Кто сподобился быть въ семъ устроеніи, 
тотъ еще во плоти имѣетъ живущаго въ себѣ Самого 
Бога, Который руководитъ его во всѣхъ словахъ, дѣ­
лахъ и помышленіяхъ. Посему таковой черезъ вну­
треннее просвѣщеніе познаетъ волю Господню, какъ 
бы слыша нѣкоторый гласъ, и, будучи выше всякаго 
человѣческаго ученія, говоритъ: когда пріиду и явлюся 
лицу Божію? (Пс. 41, 3)--„Н о что много говорить?" — 
вопрошаетъ Преподобный. „Безстрастный не ктому жи­
ветъ себѣ, но живетъ въ немъ Христосъ“ (Гал. II, 20),— 
заключаетъ онъ словами великаго Апостола.

Съ какой ясностью и непоколебимостью засвидѣ­
тельствованы здѣсь въ этихъ немногихъ, но могучихъ



— 77

словахъ: полная побѣда надъ грѣхомъ и, что поэтому 
естественно, побѣда надъ „міродержителями тьмы вѣка 
сего", преображеніе плоти,—реальное, а не мысленное 
только, возвышеніе ума надъ тварнымъ бытіемъ, не­
посредственное, глубочайшее соединеніе и взаимопро­
никновеніе съ Господиномъ жизни, внутренно про­
свѣщающимъ и научающимъ предавшуюся Ему душу, 
и, наконецъ, жажда „разрѣшиться и быть со Хри­
стомъ", уже теперь творящимъ Свою обитель въ этой 
душѣ!

„Богъ на то создалъ насъ, чтобы мы содѣлывались 
общииками Божескаго естества (2 Петр. I, 4) и при­
частниками Его присносущности, и подобными Ему 
являлись (1 Іоан. III, 2) по благодатному обоженію, ради 
коего все сущее устроено и пребываетъ, и не сущее 
еще приводится въ бытіе и порождается" (Умозр. и 
дѣят. гл.; § 99), — такъ опредѣляетъ цѣль человѣче­
ской жизни великій христіанскій мудрецъ половины 
7 вѣка, преп. Максимъ Исповѣдникъ.

На чемъ же покоится надежда на достиженіе этой 
цѣли?

„Твердое и вѣрное основаніе надежды на обоженіе 
для естества человѣческаго есть вочеловѣченіе Бога, 
въ такой мѣрѣ дѣлающее человѣка богомъ, въ какой 
Самъ Богъ содѣлался человѣкомъ. Ибо явно, что Со­
дѣлавшійся безъ грѣха человѣкомъ можетъ обожить 
и естество безъ преложенія его въ Божество, въ та­
кой мѣрѣ возвысивъ его до Себя, въ какой Самъ 
смирилъ Себя человѣка ради (§ 113).

А вотъ путь къ этой блаженной цѣли, начертыва- 
емый богомудрымъ Отцомъ:

„Надлежитъ",—говоритъ онъ, — „разумомъ вмѣсто 
невѣдѣнія, къ Богу возноситься черезъ познаніе Его 
взысканіемъ; вожделѣніемъ, очистивъ его отъ страсти



— 78 —

самолюбія, только къ Богу устремляться всѣмъ же­
ланіемъ; энергіею, отрѣшивъ ее отъ ненависти, уси­
ливаться улучить единаго Бога и создать въ себѣ 
Божественную и блаженную любовь, съ Богомъ сое­
диняющую и богомъ являющую Боголюбца,—любовь, 
которая—изъ нихъ (т.-е. изъ Боговѣдѣнія и Богоже­
ланія) и ради которой—они (§ 93).

Любовь— „вотъ дверь, коею входящій вступаетъ во 
Святая Святыхъ и сподобляется быть достойнымъ 
зрителемъ неприступной красоты Святыя и царствен­
ныя Троицы" (§ 97).

Знакомый съ христообразной жизнью святаго Испо­
вѣдника и непобѣдимаго борца за православіе про­
тивъ моноѳелитства, а также съ воистину боговдох­
новенными и полными неотразимой силы писаніями 
его, не усомнится въ томъ, что сказанное имъ о тай­
нѣ обоженія и пути къ нему — не результатъ фило­
софскаго умозрѣнія, а живой плодъ благодатнаго опыт­
наго Богопознанія.

Ступимъ еще немного впередъ. Изъ Сирійской пу­
стыни конца 7-го и начала 8-го вѣка раздается го­
лосъ великаго подвижника, глубочайшаго философа и 
удивительно тонкаго психолога. Прислушаемся вни­
мательно къ его откликамъ на наши вопросы о грѣхѣ 
и правдѣ, жизни и смерти, истинѣ и безсмертіи.

Этотъ новый свидѣтель — преп. Исаакъ Сиринъ — 
такъ характеризуетъ три послѣдовательныя ступени, 
которыя проходитъ человѣкъ во внутреннемъ своемъ 
отношеніи къ указаннымъ вопросамъ.

„Человѣкъ пока въ нерадѣніи (т.-е. • не идетъ пу 
темъ живой вѣры и не стремится къ Богу Живому), 
боится часа смертнаго; а когда приблизится къ Богу, 
боится срѣтенія суда; когда же всецѣло подвинется 
впередъ (т.-е. войдетъ въ область чистой любви къ



—  79 —

Богу), тогда любовью поглощается тотъ и другой 
страхъ".

„Почему же это?“ — спрашиваетъ преп. Исаакъ— и 
отвѣчаетъ: „Потому, что, когда остается кто въ вѣ­
дѣніи и житіи тѣлесномъ (т.-е. мудрствуетъ и живетъ 
по плоти), ужасается онъ смерти (разрушающей тѣ­
лесное); когда же бываетъ въ вѣдѣніи душевномъ и 
въ житіи добромъ, умъ его всякій часъ бываетъ за­
нятъ памятованіемъ будущаго суда... Но когда достиг­
нетъ онаго вѣдѣнія истины, вслѣдствіе движенія въ 
немъ уразумѣнія тайнъ Божіихъ и вслѣдствіе утвер­
жденія надежды будущаго, тогда любовью поглощает­
ся и оный тѣлесный человѣкъ, подобно животному 
боящійся закланія, и человѣкъ разумный, боящійся 
суда Божія; содѣлавшійся же сыномъ (Богу) укра­
шается любовію, а не устрашающимъ вразумляется 
жезломъ".

„Кто достигъ любви Божіей, тотъ не желаетъ уже 
снова пребывать здѣсь; потому что любовь сія уни­
чтожаетъ страхъ",— утверждаетъ какъ фактъ внутрен­
няго опыта Исаакъ Сиринъ, въ полномъ согласіи съ 
Іоанномъ Богословомъ, свидѣтельствующимъ, что „со­
вершенная любовь изгоняетъ страхъ" (Іоан. I, 1) и 
Ап. Павломъ, сознающимся, что для него „смерть— 
пріобрѣтеніе".

Любовь эта, сладостнѣе жизни и торжествующая 
надъ смертью, рождается, по словамъ св. Исаака, отъ 
истиннаго познанія Бога, а истинное познаніе есть 
„ощущеніе безсмертной жизни, которая сама есть 
ощущеніе Бога".

„Исполни, Господи, сердце мое жизни вѣчной!" — 
молится преп. Исаакъ, показывая этой молитвой, что 
жизнь вѣчная доступна человѣку и на этой грѣшной 
землѣ (юдоли скорби и печали), что она не только



— 80 —

предметъ чаянія въ будущемъ, но и ощущенія въ на­
стоящемъ, что она не мыслится только, но и вкуша­
ется духовно.

Говоря въ другомъ мѣстѣ о сладости и многоплод- 
ности ночного молитвеннаго бдѣнія, во время кото­
раго ревностные подвижники совлекаются ветхаго че­
ловѣка и удостоиваются обновленія ума, Сирскій фи­
лософъ свидѣтельствуетъ, что „въ эти часы душа 
ощущаетъ оную безсмертную жизнь, и ощущеніемъ ея 
совлекается одѣянія тьмы, и пріемлетъ въ себя Духа 
Святаго" (сл. 42).

Эта мысль о нравственной побѣдѣ надъ тяжестью 
грѣховнаго бытія и опытномъ опознаніи, пріобщеніи 
Святой Вѣчности проходитъ красной нитью по всѣмъ 
писаніямъ святого отшельника. Въ словѣ 83-мъ мы 
читаемъ у него:

„Кто обрѣлъ любовь (Божію), тотъ каждый день и 
часъ вкушаетъ Христа, и дѣлается отъ этого без­
смертнымъ, какъ сказано: кто снѣсть отъ хлѣба сего, 
егоже Азъ дамъ ему, смерти не узритъ во вѣки (Іоан. 
VI. 51, 58). Блаженъ, кто вкушаетъ отъ хлѣба любви, 
который есть Іисусъ... Онъ въ этомъ еще мірѣ, въ 
ощущаемомъ здѣсь, обоняетъ оный воздухъ воскре­
сенія".

На смѣну свидѣтелю VII вѣка выступаетъ свидѣ­
тель вѣка ХІ-го.

Посмотримъ, такъ же ли въ ХІ-мъ вѣкѣ Вѣчное 
сказывается во временномъ, давая ощутить себя душѣ, 
предавшейся Іисусу—Сыну Божію? Такъ же ли тайны 
неба открываются въ жителѣ земли и возводятъ его 
въ рай сладости, давая вкушать здѣсь, на землѣ, со­
кровенную духовную манну?

„ Кто какъ должно вѣруетъ во Христа, тотъ имѣетъ 
жизнь вѣчную въ себѣ, которая есть благодать Го-



—  81 —

спода нашего Іисуса Христа. Кто же вѣруетъ во Хри­
ста, а жизни вѣчной въ себѣ не имѣетъ, того тщетна 
и безполезна вѣра", —слышимъ мы отъ преп. Симеона 
Новаго Богослова.

„Таковъ законъ новой жизни о Христѣ Іисусѣ",— 
говоритъ Симеонъ,—„что Христосъ Господь благода­
тію Св. Духа приходитъ къ намъ и воскрешаетъ 
умерщвленныя (грѣхомъ) души наши, и даетъ имъ 
жизнь, и даруетъ очи видѣть Его Самого—безсмерт­
наго и нетлѣннаго—живущимъ въ насъ".

„Постараемся же",—увѣщаваетъ подвижникъ,— „со­
хранить Божественныя заповѣди и очистить сердца 
свои слезами и покаяніемъ, да узримъ Самого Хри­
ста, этотъ Божественный свѣтъ, и да стяжемъ Его 
еще здѣсь, въ настоящей жизни, въ Обитателя въ 
насъ, да животворитъ Онъ души наши благодатію 
Всесвятаго Духа, и да питаетъ ихъ сладостью ча- 
емыхъ благъ царствія Своего".

Минуемъ три вѣка — и обратимъ нашъ взоръ и 
слухъ къ изобиловавшему благодатными дарованіями 
архіепископу Солунскому св. Григорію Паламѣ (про­
славившемуся какъ своей подвижнической жизнью, 
такъ и упорной и успѣшной борьбой противъ гносе­
ологической ереси облатинившагося монаха Варлаама, 
который производилъ своимъ лжеученіемъ большое 
смущеніе въ Византіи 14-го вѣка). Вотъ что возвѣ­
щаетъ намъ сей богоносный мужъ, осіянный свѣтомъ 
Христовымъ:

„Когда единичный умъ бываетъ тройственнымъ, 
пребывая единичнымъ, тогда онъ соединяется съ Бо­
гоначальною Тройческою Единицею, затворяетъ вся­
кій входъ прелести, погрѣшенію и заблужденію, и ста­
новится выше плоти, міра и міродержателя. Избѣгши 
такимъ образомъ сѣтей ихъ, всецѣло пребываетъ онъ

6ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ.



— 82 —

въ себѣ и въ Богѣ, вкушая источающееся извнутрь 
духовное радованіе... Когда кто пребудетъ въ сей со­
бранности ума и въ такомъ простертіи къ Богу, тог­
да, сильнымъ самопринужденіемъ утѣсняя быстротеч­
ность своихъ мыслей, мысленно приближается онъ 
къ Богу, встрѣчаетъ неизреченное, вкушаетъ будуща­
го вѣка и духовнымъ чувствомъ познаетъ, сколь благъ 
Господь" (Доброт. изд. 2; т. 5, стр. 300 - 301).

Здѣсь тотъ же побѣдный гласъ воина Христова, 
торжествующаго надъ разстройствомъ человѣческой 
природы и силою благодати преодолѣвающаго ея грѣ­
ховную немощь; здѣсь то же исцѣленіе природныхъ 
недуговъ и спасеніе отъ многообразныхъ сѣтей вра- 
жіихъ чрезъ живое и животворящее сочетаніе чело­
вѣка съ Богомъ; отсюда радость духовная, отсюда 
вкушеніе благъ онаго, непреходящаго вѣка, отсюда 
славословіе Подателю сихъ неизреченныхъ благъ...

Изъ далекой Византіи 14-го вѣка, отъ стойкаго и 
проницательнаго борца за правду духовнаго, благо­
датнаго, спасительнаго Богопознанія, завѣщаннаго 
Церковью и въ Церкви хранимаго (въ противополо­
жность схоластически-разсудочному и естественно­
мистическому пути латинскаго раскола), продвинемся 
по тому же православному руслу, пролагаемому Ду­
хомъ Святымъ, въ родную намъ „Святую Русь" кон­
ца 18-го вѣка—и вызовемъ послѣдняго свидѣтеля, 
несущаго въ себѣ и съ собою разительное свидѣтель­
ство силы Іисусъ—Христовой и достойнѣйшее оправ­
даніе Премудрости—Христа (Мѳ. XI. 19; Лк. VII. 35). 
Этотъ свидѣтель такъ близокъ къ намъ по времени, 
что и нынѣ еще есть въ живыхъ люди, которые утѣ­
шались его лицезрѣніемъ, назидались словомъ, вос­
крешались молитвою; еще ближе онъ намъ по духу, 
ибо воистину изъ живущихъ теперь на Руси чадъ



—  83

Церкви Христовой едва ли найдется кто, не прите­
кающій къ нему съ уповательной молитвой и не пи­
тающійся его спасающею любовью. Да утвердится же 
еще разъ авторитетнымъ свидѣтельствомъ „богонос­
наго отца нашего Серафима Саровскаго и всея Рос­
сіи чудотворца" та непреложная истина, что „побѣда, 
побѣждающая міръ" многообразныхъ противорѣчій, 
проницающихъ естество человѣка, есть вѣра Христо­
ва, содержимая и изъ вѣка въ вѣкъ переносимая 
Единою, Святою, Соборною и Апостольскою Цер­
ковью.

Многое въ жизни и словахъ преп. Серафима сви­
дѣтельствуетъ объ этой истинѣ, но мы воспользуемся 
однимъ свидѣтельствомъ, которое находимъ въ зна­
менательнѣйшей бесѣдѣ великаго угодника Божія съ 
его другомъ духовнымъ, Н. А. Мотовиловымъ. Бесѣда 
эта—цѣлое событіе, огромное по своему религіозному 
смыслу. Простота и вмѣстѣ мудрость словъ череду­
ются въ ней съ „явленіями силы и духа". Очень ре­
комендуя каждому прочесть эту бесѣду цѣликомъ, мы 
по необходимости ограничиваемся здѣсь лишь немно­
гими мѣстами ея.

„Истинная цѣль жизни нашей христіанской состо­
итъ въ стяжаніи Духа Святаго Божіяго",—разъясня­
етъ недоумѣнія своего собесѣдника преп. Серафимъ. 
„Постъ же и бдѣніе, и молитва, и милостыня, и вся­
кое Христа ради дѣлаемое доброе дѣло суть средства 
для стяжанія Святаго Духа Божіяго"... „Духъ Свя­
тый вселяется въ души наши, и это-то самое вселе­
ніе въ души наши Его, Вседержителя, и сопребываніе 
съ духомъ нашимъ Его Троическаго Единства да­
руется намъ лишь черезъ всемѣрное съ нашей сто­
роны стяжаніе Духа Святаго, которое и предугото­
вляетъ въ душѣ и плоти нашей престолъ Божіему

6 *



—  84

Всетворческому съ духомъ нашимъ сопребыванію, по 
непреложному слову Божіему: „вселюся въ нихъ и 
похожду, и буду имъ въ Бога, и тіи будутъ Мнѣ лю- 
діе“.— „Это и есть тотъ елей въ свѣтильникахъ му­
дрыхъ дѣвъ", — истолковываетъ притчу о десяти дѣ­
вахъ великій старецъ,— „который могъ свѣтло и про­
должительно горѣть, и дѣвы тѣ съ этими горящими 
свѣтильниками могли дождаться и Жениха, пришед­
шаго въ полунощи, и войти съ Нимъ въ чертогъ 
радости". По слову святого отца, этотъ елей и есть 
„получаемая внутрь естества нашего благодать Все­
святаго Духа Божія, претворяющая это естество отъ 
тлѣнія въ нетлѣніе, отъ смерти душевной въ жизнь 
духовную, отъ тьмы въ свѣтъ"...

За этими словесными разъясненіями цѣли и сущно­
сти христіанской жизни и раскрытіемъ побѣдныхъ и 
спасительныхъ дѣйствій благодати Св. Духа (разъяс­
ненія эти мы приводимъ въ очень краткомъ извле­
ченіи), великій таинникъ Христовъ и сотаинникъ сво­
его благочестиваго друга-мірянина силою молитвы 
поставляетъ себя и своего собесѣдника подъ изуми­
тельное дѣйствіе Св. Духа, молніеносно раскрываю­
щаго въ нихъ царствіе Божіе и водворяющаго ихъ въ 
этомъ царствѣ. Самъ святый старецъ озаряется та­
кимъ свѣтомъ, что духовный другъ его приходитъ въ 
„благоговѣйный ужасъ".

„Представьте себѣ", —повѣствуетъ онъ объ этоМъ 
чудесномъ событіи,— „въ серединѣ солнца, въ самой 
блистательной яркости его полуденныхъ лучей лицо 
человѣка, съ вами разговаривающаго. Вы видите дви­
женіе устъ его, мѣняющееся выраженіе его глазъ, 
слышите его голосъ, чувствуете, что кто-то васъ ру­
ками держитъ за плечи, но не только рукъ этихъ не 
видите, не видите ни самихъ себя, ни фигуры его, а



—  85 —

только одинъ свѣтъ ослѣпительный, простирающійся 
далеко на нѣсколько саженъ кругомъ, и озаряющій 
яркимъ блескомъ своимъ и снѣжную пелену, покры­
вающую поляну, и снѣжную крупу, осыпающую сверху 
и меня и великаго старца".

Просвѣтлѣніе, миръ Божій, сладость, радованіе, 
теплота, благоуханіе—такъ изобильно излились свыше 
на старца и ученика его, что описаніе этого явнаго 
и вседѣйственнаго почитія Святаго Духа на из­
бранныхъ чадъ Божіихъ приводитъ и въ трепетъ, и 
въ изумленіе благоговѣйнаго читателя, который во­
истину зритъ здѣсь царствіе Божіе, пришедшее почти 
въ той же силѣ, въ какой зрѣли его пришедшимъ на 
Ѳаворѣ и ученики Христовы. И какъ просто принима­
етъ и разъясняетъ своему другу это явленіе „милости 
Божіей" преп. Серафимъ!— „Такъ, вѣдь, и должно быть 
на самомъ дѣлѣ", — говоритъ старецъ, указавъ, въ 
объясненіе объявшей ихъ благодатной теплоты, на то, 
какъ „теплотою Духа Святаго согрѣваемые пустын­
ники не боялись зимняго мороза, будучи одѣваемы, 
какъ въ теплыя шубы, въ благодатную одежду, отъ 
Св. Духа истканную", — „такъ и должно быть, потому 
что благодать Божія должна обитать внутри насъ, въ 
сердцѣ нашемъ, ибо Господь сказалъ: „Царствіе Бо­
жіе внутрь васъ есть". Подъ царствіемъ же Божіимъ 
Господь разумѣлъ благодать Духа Святаго".—„Вотъ 
это царствіе Божіе теперь внутри насъ и находится",— 
поучаетъ своего блаженнаго друга богоносецъ,— „а 
благодать Духа Святаго и отвнѣ осіяваетъ и согрѣ­
ваетъ насъ и, преисполняя многоразличнымъ благо­
уханіемъ окружающій насъ воздухъ, услаждаетъ наши 
чувства пренебеснымъ услажденіемъ, напояя сердца 
наши радостью неизглаголанною. Наше теперешнее 
положеніе есть то самое, про которое апостолъ гово-



—  86  —

ритъ: „царствіе Божіе нѣсть пища и питіе, но прав­
да и миръ и радость о Дусѣ Святѣ. Вѣра наша со­
стоитъ „не въ препрѣтельныхъземныя мудрости сло- 
весѣхъ, но въ явленіи силы и Духа". „Въ этомъ-то 
состояніи мы съ вами и находимся",—повторяетъ ста­
рецъ. „Про это состояніе именно и сказалъ Господь: 
„суть нѣцыи отъ здѣ стоящихъ, иже не имутъ вку- 
сити смерти, дондеже видятъ царствіе Божіе, при­
шедшее въ силѣ".

Духъ захватываетъ, когда, внимая сердцемъ таин­
ственной бесѣдѣ великаго раба Божія, мысленно пред­
ставляешь эту чудную и чудесную картину сошествія 
Св. Духа на „убогаго" Серафима и воистину пребла­
женнаго друга его—на тихой снѣжной полянѣ уеди­
неннаго Сарова. Какъ просто и вмѣстѣ—какъ необы­
чайно; какъ естественно и вмѣстѣ—какъ чудесно! Ру­
шится грань не только между мыслимымъ и явля­
емымъ, но и между духомъ и плотью, ибо послѣдняя, 
озаряемая и проницаемая Духомъ Божіимъ, какъ бы 
возводится въ первоначальную свѣтлость и красоту, 
въ достойное жилище осіяваемыхъ благодатію душъ.

Мы окончили вызовъ и опросъ свидѣтелей, хотя 
число таковыхъ можно было бы увеличить до неопре­
дѣленной степени. Полагаемъ, что и выслушанныхъ 
достаточно для намѣченной нами цѣли. Вдумаемся 
же въ ихъ свидѣтельства!

Не правда ли, какое поразительное сходство ска­
зывается въ столь таинственныхъ и въ то же время 
столь дѣйствительныхъ душевныхъ переживаніяхъ лю­
дей на протяженіи почти двухъ тысячелѣтій?! Іоаннъ, 
Павелъ, Игнатій, Антоній, Макарій, Іоаннъ, Максимъ, 
Исаакъ, Симеонъ, Григорій, Серафимъ, — апостолы, 
мученики, пустынники, епископы, священноиноки,—



—  87 —

іудеи и греки, сирійцы и славяне, — и многіе другіе, 
опрошенные нами, но не вызванные, свидѣтели,—всѣ 
они, претворенные благодатію Христовою въ нѣдрахъ 
Церкви, повѣствуютъ объ однѣхъ и тѣхъ же тайнахъ 
царствія Божія, раскрывающихся въ глубинѣ сердца 
человѣческаго и разрѣшающихъ безъ остатка тѣ при­
родныя противорѣчія, которыя тяжелымъ гнетомъ 
лежали на человѣкѣ до пришествія Іисуса Христа и 
лежатъ, какъ мы видѣли, и теперь на тѣхъ, кто не 
покоряются Сыну Божію вѣрою въ Него.

И развѣ возможно было бы это дивное, въ вѣкахъ 
идущее и изъ вѣка въ вѣкъ переходящее, единство 
въ такой сокровенной, подвижной и ирраціональной 
области, какъ душа человѣческая въ ея отношеніяхъ 
къ Вѣчности, если бы у всѣхъ этихъ служителей Исти­
ны не было единой объективной Опоры въ мірѣ са­
мой Вѣчности? Возможно ли было бы такое единство 
стиля, при сохраненіи индивидуальныхъ чертъ, въ 
духовныхъ храмахъ людскихъ сердецъ, если бы не было 
Единаго Основанія, ихъ опредѣляющаго, и Единаго 
Архитектора, ихъ возводящаго?

Это не лже-мистическое „подражаніе Христу1*, Ко­
торый остается внѣшнимъ для подражателя, безсиль­
но тянущагося къ предмету подражанія, хотя бы 
разгоряченное воображеніе живописало передъ нимъ, 
съ мельчайшими подробностями и съ яркостью и силою 
дѣйствительности, картину духовнаго неба съ его 
обителями и обитателями, и хотя бы „кровяной** эк­
стазъ отпечатлѣвалъ на его тѣлѣ всѣ язвы Господа 
Христа.

Это и не „многообразіе религіознаго опыта**, гдѣ 
дается безграничный просторъ ничѣмъ не сдержива­
емому и ничѣмъ не направляемому субъективизму, 
гдѣ утраченъ или отвергнутъ Образъ истины, и гдѣ



—  88 —

поэтому ,,всякій молодецъ на свой образецъ", гдѣ все 
смѣшано и ничто не раздѣлено, гдѣ „истина вещей" 
не отличена отъ „прелести" призраковъ.

И тутъ, и тамъ неясное Божественное окутывается 
сумракомъ „стихій падшаго міра", или подавляется 
полнымъ мракомъ „міродержителей тьмы вѣка сего, 
духовъ злобы поднебесныхъ".

Нѣтъ, здѣсь, у истинныхъ чадъ Премудрости, все­
душно держащихся за „столпъ и утвержденіе Исти­
ны",--внутреннее, существенное соединеніе со Хри­
стомъ въ Богѣ благодатію Святаго Духа; здѣсь не 
просто „многообразіе", а многообразіе въ единствѣ, 
обрѣтаемое въ Православной Церкви—и въ ней одной, 
хранящей и сообщающей своимъ чадамъ живое пре­
даніе Единаго Духа, излучающагося въ различныхъ пло­
дахъ и дарахъ духовныхъ.

Не мечтательно и не воображаемо становились ве­
ликіе православные боголюбцы „причастниками Бо­
жескаго естества": живое, дѣйствительное разрѣшеніе 
природныхъ человѣческихъ антиномій въ благодат­
номъ богочеловѣческомъ синтезѣ являлось непрело­
жнымъ свидѣтельствомъ ихъ подлиннаго единенія съ 
Богомъ. Эти души, воспитывавшіяся во вселенскомъ учи­
лищѣ Единой, Святой, Соборной и Апостольской Церкви, 
питавшіяся „сокровенной манной" въ ея таинствен­
ныхъ нѣдрахъ и пившія „воду живую" изъ Ея живо­
носнаго источника, воистину „Духомъ Святымъ жи­
вились, чистотою возвышались—и свѣтлѣлись Трой- 
ческимъ Единствомъ священнотайнѣ".

М. Новоселовъ.

У  А  ^  А  ̂ 4 1



I

Блаженной памяти высокопреосвященнаго Николая, 
архіепископа Японскаго.

Его не стало!.. Не стало великаго апостола хри­
стіанства въ языческой „странѣ восходящаго солнца"— 
Японіи. 3 февраля с. г. въ 12 ч. дня, — по-японски 
въ 7 ч. веч.,—въ Токіо, столицѣ Японіи, подъ сѣнію 
зданій русской православной миссіи, тихо опочилъ 
75-ти-лѣтній старецъ-первосвятитель и, воистину, 
апостолъ Японской Православной Церкви, архіепи­
скопъ Николай. Почти полвѣка святая Русь любовно 
твердила имя святителя Николая, — почти полвѣка 
она съ духовною радостью взирала на него, какъ на 
ярко-свѣтящійся маякъ, возженный Православною 
Церковью на дальне-восточныхъ островахъ, среди 
океана и морей, среди тьмы языческихъ блужданій 
по распутьямъ буддизма, синтоизма и др!..

Родомъ изъ Смоленской губ., архіепископъ Николай, 
въ мірѣ Иванъ Димитріевичъ Касаткинъ, прошелъ 
чрезъ всю духовную школу, начиная съ низшей. На 
академической скамьѣ въ Петербургѣ онъ поражалъ 
всѣхъ своею жизнерадостностью и незлобіемъ. По 
природѣ сангвиникъ, онъ быстро и горячо откликался 
на все доброе и идейное. Когда въ маѣ 1860 г. въ



— 90 —

Петербургскую академію пришло приглашеніе, — не 
желаетъ ли кто изъ оканчивающихъ курсъ немедлен­
но отправиться въ Японію настоятелемъ церкви при 
русскомъ консульствѣ въ Хакодате и приступить къ 
проповѣди православія въ этой странѣ,—Иванъ Ди­
митріевичъ, помолившись въ академическомъ храмѣ, 
быстро принялъ это предложеніе и, въ санѣ іеромо­
наха, уже въ м. іюлѣ 1860 г. отправился въ далекій 
путь. Проѣздомъ чрезъ Сибирь, въ г. Николаевскѣ 
онъ встрѣтился съ знаменитымъ миссіонеромъ Си­
бири, впослѣдствіи Московскимъ митрополитомъ Ин­
нокентіемъ, отъ котораго получилъ духовное под­
крѣпленіе и цѣнные совѣты на предлежащій подвигъ 
христіанскаго просвѣщенія японцевъ. 2 іюня 1861 г. 
іеромонахъ Николай прибылъ въ г. Хакодате, къ 
мѣсту своего служенія.

Что ожидалъ найти здѣсь и что нашелъ молодой 
и пылкій іеромонахъ Николай?—Но пусть лучше онъ 
самъ скажетъ намъ объ этомъ. „ Когда я ѣхалъ туда,— 
говорилъ онъ своимъ друзьямъ,—я много мечталъ о 
своей Японіи. Она рисовалась въ моемъ воображеніи, 
какъ невѣста, поджидавшая моего прихода съ буке­
томъ въ рукахъ. Вотъ пронесется въ ея тьмѣ вѣсть 
о Христѣ и все обновится. Пріѣхалъ, смотрю—моя 
невѣста спитъ самымъ прозаическимъ образомъ и 
даже не думаетъ обо мнѣ... Молодъ я былъ тогда 
и не лишенъ воображенія, которое рисовало мнѣ 
толпы отовсюду стекающихся слушателей, а затѣмъ 
и послѣдоватей слова Божія — разъ это послѣднее 
раздастся въ японской странѣ. Какое же было мое 
разочарованіе, когда я, по прибытіи въ Японію, встрѣ­
тилъ совершенно противоположное тому, о чемъ 
мечталъ! Тогдашніе японцы смотрѣли на иностран­
цевъ, какъ на звѣрей, а на христіанство, 'какъ на



— 91

злодѣйскую секту, къ которой могутъ* принадлежать 
только отъявленные злодѣи и чародѣи"!..

Вотъ съ какими трудностями встрѣтился молодой 
іеромонахъ Николай!.. И если бы его порывъ къ про­
свѣщенію японцевъ былъ не глубокій, лишенный кор­
ней въ сокровенныхъ нѣдрахъ сердца,—онъ, навѣр­
ное, подъ тѣмъ или другимъ предлогомъ, вернулся бы 
въ Россію, или, въ лучшемъ случаѣ, окаменѣлъ бы 
при своемъ консульскомъ мѣстѣ. Но, что же мы 
видимъ?

Молодой монахъ съ поразительной энергіей въ те­
ченіе 8 лѣтъ блестяще изучаетъ господствующія въ 
Японіи религіи, исторію и литературу японскаго на­
рода, народные обычаи... Онъ становится самъ какъ бы 
японцемъ, по слову Апостола: „для іудеевъ я былъ 
какъ іудей: для чуждыхъ закона—какъ чуждый закона; 
для немощныхъ былъ какъ немощный... Для всѣхъ я 
сдѣлался всѣмъ, чтобы спасти, по крайней мѣрѣ, нѣ­
которыхъ. Сіе же дѣлаю для Евангелія, чтобъ быть 
соучастникомъ его“... И вотъ, съ виду якобы японецъ', 
молодой іеромонахъ овладѣваетъ душами японцевъ и 
ведетъ ихъ ко Христу. А во Христѣ уже нѣтъ ни 
еллина, ни іудея..., но все и во всемъ Христосъ. Это ли 
не апостольскій подвигъ?!...

Не прошло и десяти лѣтъ, какъ не только не вспа­
ханная, но и засоренная враждою къ христіанамъ 
японская нива стала впитывать живительную влагу 
православнаго благовѣстія. Уже въ 1869 г., по хода­
тайству іеромонаха Николая, во вниманіе къ успѣ­
хамъ его миссіи среди японцевъ, учреждается япон­
ская миссія, во главѣ съ Николаемъ, возведеннымъ 
въ санъ архимандрита. Затѣмъ, быстрый ростъ пра­
вославія среди японцевъ даетъ Св. Сѵноду основаніе 
окормлять ихъ духовно полнотою мѣстной іерархіи,



— 92 —

-съ каковою цѣлью въ 1880 г. архимандритъ Николай 
возводится въ санъ епископа Ревельскаго, а въ 1906 г. 
за особые миссіонерскіе подвиги онъ удостоивается 
званія архіепископа Японскаго. Такъ японская пра­
вославная миссія получила и своего японскаго перво­
святителя.

Что же оставилъ въ наслѣдіе своимъ преемникамъ 
архіепископъ Николай? Онъ оставилъ спеціальную 
духовную семинарію, много катихизаторскихъ школъ, 
низшія и среднія, по приходамъ, училища, много 
мѣстныхъ духовныхъ журналовъ, издаваемыхъ на мѣст­
ныя средства, прекрасныя миссіонныя зданія, храмы: 
въ Нагасаки, Оосакѣ и въ Мацуямѣ, около могилы 
русскихъ воиновъ (сооруженъ на средства московской 
храмоздательницы К. Ф. Колесниковой), — но особен­
ную заслугу его составляетъ сооруженіе въ центрѣ 
Токіо, японской столицы, на высокомъ Суругадай- 
скомъ холмѣ величественнаго собора Воскресенія 
Христова, стоившаго огромныхъ средствъ,— болѣе 
300 тыс. руб., —и долгихъ трудовъ,—съ 1884 г. и по 24 
февраля 1891 г.,—при несочувствіи нашего консула, ко­
торый нашу японскую миссію считалъ „вредной заба­
вой"!.. Самъ архіепископъ Николай въ восхищеніи 
своимъ дѣтищемъ писалъ: „Соборъ этотъ будетъ па­
мятенъ, будетъ изучаемъ, подражаемъ многіе, не де­
сятки, а смѣло говорю, — сотни лѣтъ, ибо х'рамъ, 
дѣйствительно, замѣчательнѣйшее зданіе въ столицѣ 
Японіи, — зданіе, о которомъ слава разнеслась по 
Европѣ и Америкѣ еще прежде его окончанія и ко­
торое нынѣ, будучи окончено, по /справедливости, 
вызываетъ вниманіе, любопытства Ті удивленіе всѣхъ, 
кто бываетъ въ Токіо". Не славолюбіе исторгло эти 
строки изъ подъ пера святителя Николая, а священ­
ный восторгъ, какимъ исполнилось, было, и сердце



— 93 —

Соломона, когда онъ увидѣлъ все великолѣпіе по­
строеннаго имъ храма и вліяніе этого величія даже 
на „иноплеменниковъ", — священный восторгъ отъ 
славы и величія имени, коимъ называется соборъ и 
коему соотвѣтствовало и величіе собора,—это Воскре­
сеніе Христово!

Но не этимъ только славенъ архіеп. Николай. Съ 
поразительною трудоспособностью онъ перевелъ на 
Японскій языкъ книги Св. Писанія и почти всѣ бого­
служебныя книги, а равно и нѣкоторыя изъ твореній 
св. отцовъ. Онъ перевелъ на Японскій языкъ и луч­
шіе учебники для своихъ школъ, самъ преподавая по 
нимъ и въ семинаріи, и въ катихизаторскихъ шко­
лахъ. И за всею этою громадою зданій и труда сто­
итъ, какъ живой ихъ фундаментъ,—это сорокатысяч­
ная паства, рожденная во Христѣ благовѣстіемъ архі­
епископа Николая!.. И среди этой паствы не только 
рядовые японцы,—ярко выдѣляется первенецъ Право­
славной Церкви въ Японіи бывшій синтоистскій жрецъ 
Савабе изъ гордаго племени самураевъ, который по 
фанатизму сперва искалъ убить святителя Николая, 
но былъ побѣжденъ его духовнымъ величіемъ и при­
нялъ отъ него крещеніе съ именемъ Павла, а затѣмъ 
въ 1875 г. былъ рукоположенъ во священника.

Такъ святитель Николай сѣялъ сѣмя Божіе на нивѣ 
Японской, поливалъ его денно и нощно трудами, сле­
зами и молитвою... И Богъ обильно возрастилъ свя­
тое сѣмя во славу Своего Имени въ странѣ языче­
ской тьмы и смерти!..

Замѣчательно, что апостольскіе труды архіепископа 
Николая оцѣнены не только православными японца­
ми, но и язычниками. Даже послѣдніе и то называ­
ютъ архіеп. Николая не иначе, какъ: „Сей-да-си-кеои 
(святой архіепископъ), или: „Дай-сикео Никорай" (ве-



— 94

линій отецъ Николай). И старъ, и младъ, и христіа­
нинъ, и язычникъ изъ японцевъ встрѣчали архіеп. 
Николая даже на улицахъ шумнымъ привѣтомъ: „бан­
зай НикорайН'—и даже японская пресса помѣщала 
его портреты съ сіяніемъ или нимбомъ!..

Отсюда понятна та умилительная картина, которая 
развернулась предъ гробомъ святителя Николая. На 
погребеніе прибыли не только православные японцы 
изъ разныхъ мѣстъ Японіи, не только толпы язычни- 
ковъ-японцевъ, но и японская знать, въ лицѣ: мар­
киза Сайсиди, принца Канинъ-Сайондзи-Уцида-Сайто- 
Іай, министровъ двора и иностранныхъ дѣлъ, пред­
ставителей разныхъ обществъ и др.,—всѣ они возло­
жили вѣнки на гробъ первосвятителя Японской Пра­
вославной Церкви, а во время самаго отпѣванія былъ 
возложенъ великолѣпный вѣнокъ отъ Микадо!..

Таково „свидѣтельство отъ внѣшнихъ" о святителѣ 
Николаѣ!..

И невольно какъ-бы созерцаешь картину изъ пер­
выхъ вѣковъ христіанства, на фонѣ которой централь­
ной фигурой стоитъ престарѣлый старецъ Николай и 
говоритъ: „ старцы, иже въ васъ, молю, яко старецъ сый,— 
пасите еже въ васъ стадо Божіе, посѣщающе не нуждею, 
но волею, и по Бозѣ: ниже неправедными прибытки, но 
усердно: ни яко обладающе причту, но образи бывайте 
стаду. И явлыиуся Пастыреначальнику, пріймет^ не­
увядаемый славы вѣнецъ"I..

Такимъ вѣнцомъ Христосъ уже предначалъ вѣнча­
ніе архіеп. Николая здѣсь на землѣ!.. Не только Япо­
нія, но не менѣе и даже болѣе почтила добраго па­
стыря церкви Японской и Россія.

Еще при жизни архіеп. Николая Русскій Царь въ 
Высочайшемъ рескриптѣ на его имя отъ 9 октября 
1905 г. заявилъ: яВы явили предъ всѣми, что Право-



—  95  —

славная Церковь ХриртовсШ чуждая мірского владычества 
и всякой племенной вражды, одинаково объемлетъ любовію 
всѣ племена и всѣ языки. Въ тяжкое же время войны 
вы, по завѣту Христову, не оставили ввѣреннаго вамъ 
стада, и благодать любви и вѣры дала вамъ силу выдер­
жать огненное испытаніе брани, и посреди вражды бран­
ной удержать миръ вѣры и молитвы въ созданной ваши­
ми трудами Церкви". И снова въ рескриптѣ 6 мая 
1908 г. Русскій Монархъ оповѣстилъ: „достойное свя­
тительское служеніе ваше, исполненное горячей ревности 
о славѣ Церкви Православной и неутомимыхъ въ теченіе 
многихъ лѣтъ трудовъ по озаренію свѣтомъ Христова 
Евангелія жителей ' страны Японской, являетъ собою 
высоконазидательный примѣръ апостольскаго подвига".

И вслѣдъ за монархомъ многомилліонная Право­
славная Русь воздала должное святителю Николаю, 
упрочивъ за нимъ званіе Свѣточа и Апостола Право­
славія въ „странѣ восходящаго солнца". И это тѣмъ ду­
шевнѣе воздала Россія въ Бозѣ почившему іерарху, 
что онъ до конца дней своихъ остался съ русскимъ 
сердцемъ, съ пламенной любовью къ Россіи: онъ ра­
довался ея радостями и скорбѣлъ ея печалями. Вспом­
нимъ только, какой любовью онъ окружилъ русскихъ 
плѣнниковъ въ Японіи,—какъ онъ отъ скорби за вой­
ну съ Россіей прекратилъ на время войны богослу­
женія въ православныхъ храмахъ, дабы, по установив­
шемуся чиноположенію, не молиться о дарованіи по­
бѣды микадо надъ врагами, —въ данномъ случаѣ надъ 
Россіей!.. Это удивительное умѣнье „выдержать огнен­
ное испытаніе брани", остаться вѣрнымъ любви къ 
родинѣ и завѣтамъ Христа, сохранить „посреди вражды 
бранной" свою японскую православную паству,—въ 
высшей степени ярко отмѣчено было въ приведен­
номъ нами Высочайшемъ рескриптѣ отъ 9 окт. 1905 г.!.



— 96 —

Предъ духовнымъ величіемъ почившаго Апостола 
православія склонилось и у насъ, какъ въ Японіи, 
все! Едва ли не впервые у насъ и враждебная пра­
вославію пресса заговорила языкомъ доброй совѣсти. 
Даже раскольническое „Утро Россіи" (№ 33) и то 
оповѣстило:

„Умеръ достойный пастырь, апостолъ христіанства 
въ Японіи, православный архіепископъ Николай. Всю 
жизнь свою, свыше 50 лѣтъ, посвятилъ онъ своей, 
имъ же самимъ вызванной къ духовной жизни япон­
ской паствѣ. Одинъ, вооруженный лишь духовнымъ 
оружіемъ, силой побѣдоноснаго слова, насаждалъ еп. 
Николай православіе въ чуждой, враждебно настроен­
ной ко всему иноземному странѣ. Онъ явился въ 
Японію полвѣка тому назадъ, когда въ глазахъ япон­
цевъ христіанство было дискредитировано миссіонера- 
ми-іезуитами, вмѣшивавшимися въ политическую жизнь 
страны, когда на малочисленныхъ христіанъ смотрѣ­
ли какъ на зловредную секту, когда правительство, 
возстановленное іезуитскими интригами противъ хри: 
стіанскаго ученія, издало указъ, что если „даже Самъ 
Богъ христіанскій явится въ Японію, то и Ему голо­
ву долой".

И вотъ живымъ контрастомъ представителямъ во­
инствующей римской церкви явился въ Японію моло­
дой православный монахъ Николай. Св. Синодъ по­
слалъ его настоятелемъ посольской церкви въ Хако­
дате и поручилъ ему проповѣдь православія въ язы­
ческой странѣ. Іеромонаха Николая предоставили 
самому себѣ, забыли его. И вотъ, отдѣленный десят­
комъ тысячъ верстъ отъ недреманнаго ока церковной 
бюрократіи, вдали отъ вліяній и воздѣйствій, этотъ 
юный, горящій душою монахъ совершилъ апостоль­
ское дѣло. Этотъ пастырь прибылъ въ Японію безъ



— 97 —

паствы, онъ самъ создалъ ее. Окруженный всеобщимъ 
недовѣріемъ, враждой, онъ побѣждалъ окружающихъ 
неодолимыми свойствами великодушія и чисто-еван­
гельской любви. И къ концу его замѣчательной жи­
зни этотъ православный епископъ іп рагііЪиз іпМеІішп 
могъ въ сознаніи не даромъ прожитыхъ лѣтъ взирать 
на десятки тысячъ своихъ духовныхъ дѣтей, любовно 
сплотившихся вокругъ него подъ сѣнью миротворнаго, 
чистаго ученія".

Но, къ прискорбію, если въ Японской семьѣ на 
этотъ разъ не нашлось „урода", то такой оказался у 
насъ, въ Россіи,—и знаменательно,—изъ лидеровъ 
пресловутаго или „зоологическаго націонализма". Я 
разумѣю фельетоннаго эксцентрика изъ „Новаго Вре­
мени" М. Меньшикова.

Въ пошленькой статьѣ: „Потеря силъ" („Нов. Вр,“ 
11 февр.) г. Меньшиковъ, съ остротою „Митрофана- 
Иголки", хотя и признаетъ миссію архіеп. Николая 
въ Японіи „подвигомъ" и не оспариваетъ его личной 
„святости", но упрекаетъ его: „зачѣмъ онъ бросилъ 
свою бѣдную родину? зачѣмъ отдалъ себя чужой стра­
нѣ?"—У насъ де, пишетъ М. Меньшиковъ, есть „свои 
язычники, еще мусульмане, евреи" и пр. И вотъ ихъ 
то и долженъ былъ просвѣщать архіеп. Николай,—-а 
его отъѣздъ на проповѣдь въ Японію является де 
„нравственной измѣной отечеству"?!. И вообще г. 
Меньшиковъ совѣтуетъ прекратить внѣшнюю миссію, 
какъ вредную ошибку Русской Церкви.

Вся эта тирада до того нелѣпа, до того невѣже­
ственна, что хочется видѣть подъ нею подпись „Кузь­
мы Распрогорькаго" изъ Буренинскаго: „Бедламъ— 
Модерна", а не „Ново-Временскаго" корифея!..

Въ самомъ дѣлѣ, г. Меньшиковъ считаетъ „нрав-
ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ.



— 98

ственной измѣной Россіи" отъѣздъ почившаго архи­
пастыря Николая на христіанское просвѣщеніе Япо­
ніи, такъ какъ де и у насъ много нехристіанъ!.. Но 
тогда и Христосъ долженъ былъ оставаться въ На­
заретѣ, гдѣ были едва-ли не всѣ нехристіанами?!. То­
гда Онъ не имѣлъ права, не измѣняя Своей родинѣ 
и Своему народу, давать заповѣдь: „идите, научите 
всѣ народы?!..“ Тогда и Апостолы, всѣ изъ іудеевъ, не 
имѣли права просвѣщать язычниковъ и притомъ въ 
краяхъ дальнихъ, а не только у себя на родинѣ, такъ 
какъ еврейскія народныя массы и стоящія во главѣ 
ихъ лица пребывали въ невѣріи во Христа?!. И зна­
читъ—напрасно Христосъ сказалъ Ап. Павлу: „я по­
шлю тебя далеко къ язычникамъ",—когда въ тако 
выхъ не было недостатка даже въ одномъ только 
Іерусалимѣ?!.

И не кощунствуетъ ли г. Меньшиковъ, своею не­
лѣпою корректурою исправляя дѣйствія и велѣнія 
Христа и Апостоловъ?!.

Ну, а что если бы Греки около 1000 лѣтъ назадъ 
разсудили по—Меньшиковски, — было бы крещеніе 
Россіи, была бы оглашена евангеліемъ св. Ольга, 
особо чтимая самимъ г. Меньшиковымъ?!. И, наконецъ, 
развѣ не Господь указуетъ пути Своимъ рабамъ?!. 
Надо быть самому невѣромъ, чтобы разсуждать по- 
Меньшиковски, ставя теченіе своей жизни въ исклю­
чительную зависимость отъ себя!.. А если мы признаёмъ 
Промыслъ Божій въ жизни человѣка, то какъ-же мы 
можемъ развязно упрекать такого Архипастыря, самыя 
дѣла котораго и кончина ярко засвидѣтельствовали 
даже предъ язычниками, что онъ былъ Божіи?!.

И что это за Ахитофелъ Русской Церкви, совѣтующій 
ей прекратить внѣшнюю миссію, какъ вредную—де 
ошибку!.. Для кого?—для Церкви!.. Но ей Христосъ



—  99

велѣлъ итти „по всему міру“ и проповѣдывать Евангеліе 
„всей твари\“ Для Русскаго Государства?—Но развѣ 
для Россіи не принесетъ огромной государственной 
пользы развитіе въ Японіи православія?!. Почему-же 
всѣ государства и даже атеистическая Франція такъ 
усиленно насаждаютъ въ другихъ странахъ каждое 
свою внѣшнюю миссію?!. Или для Россіи лучше видѣть, 
напримѣръ, Балканскія государства во власти католи­
чества или протестантства?! . Или Россія должна быть 
только рабою и открывать двери иностранцамъ, а 
сама не смѣетъ расчитывать на открытіе иностран­
ныхъ дверей предъ ея сынами, предъ ея духовной 
мощью и величіемъ?!.. Развѣ честь, возданная Японіей 
архіеп. Николаю, не возноситъ горѣ Россію и не смы­
ваетъ позора Цусимы и Портъ-Артура?!. Все это такъ 
ясно, что совершенно устраняетъ мысль о невольномъ 
заблужденіи г. Меньшикова. Нѣтъ, здѣсь мы имѣемъ 
дѣло съ сознательной мутью. Какъ лидеръ „зоологи­
ческаго націонализма," отринувшаго, по камертону 
П. Столыпина, православіе въ качествѣ краеугольнаго 
камня Русской Земли, г. Меньшиковъ видитъ въ 
архіеп. Николаѣ только русскаго человѣка, но не право­
славнаго прежде всего. Ну, а русскій-де и долженъ 
работать только въ Россіи!.. Таковъ девизъ современ­
наго „націонализма," чуждаго подлинной русской на­
ціональности, которая всегда ярко горѣла прежде всего 
своею вѣрою и свѣтъ этой вѣры несла въ края дальніе. 
И пусть себѣ „Ново-Временскій“ Ахитофелъ, „лукаво 
мудрствуетъ,"—онъ чуждъ Святой Руси!..

Однако, мы вправѣ требовать отъ г. Меньшикова, 
по крайней мѣрѣ, фактической правды, если не идей­
ной!.. А между тѣмъ онъ, вопреки фактамъ, винитъ 
архіеп. Николая въ „грѣхѣ противъ родной матери— 
Россіи" (къ которой, кстати сказать, сыновнія чувства

7*



—  100  —

у самого г. Меньшикова такъ измѣнчивы, такъ случай­
ны!..), потому что де архіеп. Николай якобы ,,блогослоѳ- 
лялъ православныхъ Японцевъ на войну съ Россіей!.“. 
Заявляемъ, что это возмутительная неправда!.. Высо­
чайшій рескриптъ на имя архіеп. Николая, отъ 9 окт. 
1905 г., предъ лицомъ всего міра засвидѣтельствовалъ, 
что Православный Русскій Архипастырь въ Японіи ,,въ 
тяжкое время войны*4 исполнилъ „завѣтъ Христовъ**, 
что онъ выдержалъ „огненное испытаніе брани“... А 
въ рескриптѣ 6 мая 1908 г. Русскій Монархъ назвалъ 
служеніеСвоего вѣрноподданнаго Архипастыря Николая 
въ Японіи „апостольскимъ подвигомъ]..“

И неужели новоявленный у насъ „націонализмъ** не 
нашелъ для себя болѣе благодарной роли, какъ устами 
своего лидера г. Меньшикова возложить хулу на до­
стойнаго архипастыря Православной Церкви и вмѣсто 
послѣдняго цѣлованія бросить въ его гробъ комъ 
грязи!?.. Неужели любовь къ матери-родинѣ у г. Мень­
шикова проявляется въ рѣзкомъ расхожденіи съ Дер­
жавною Волею Хозяина Русской Земли, такъ любовно 
почтившаго архіепископа Японскаго Николая!?..

Чистый нечистымъ не осквернится!.. Спи-же, Свѣ­
точъ Православной Русской Церкви архіепископъ 
Японскій Николай въ нѣдрахъ Японской земли без­
мятежно... Да будетъ тебѣ легка Японская земля... Не 
забудетъ тебя Святая Русь!.. Она съ тобой душой и 
тѣломъ!.. Ты былъ и есть ея родной сынъ, вѣрный; 
а она по гробъ твоя родная Мать!..

И. Айвазовъ.



высокопреосвященный Николай, Архіепископъ Японскій.



—  121 ~

этихъ мрачныхъ кварталахъ столицы. Д-ръ Пьюзей 
способствовалъ учрежденію религіозныхъ общинъ се­
стеръ милосердія или собственно монастырей съ бла­
готворительною задачею. Мысль, которая тоже встрѣ­
чена была весьма недоброжелательно, но затѣмъ 
вполнѣ привилась. Въ позднѣйшее время за этими 
благотворительными монастырями послѣдовало осно­
ваніе созерцательныхъ женскихъ и мужского мона­
стырей. Вся эта практическая духовная дѣятельность 
сопровождалась внѣдреніемъ въ умы и сердца вѣрую- 
шихъ болѣе глубокихъ понятій о таинствахъ евхари- 
Ітіи, священства и покаянія, при которомъ возстано- 
вляется теперь обычай личной тайной исповѣди.

Воззрѣнія участниковъ Оксфордскаго движенія на 
церковь, какъ божественный, изъ вѣка въ вѣкъ не­
прерывно живущій своею жизнію и вселенскій орга­
низмъ, не допускали примиренія съ фактомъ суще­
ствованія англиканской церкви лишь какъ государ­
ственнаго установленія. Эти воззрѣнія требовали 
/чрежденій церковныхъ, отдѣльныхъ отъ государствен­
ныхъ учрежденій, для завѣдыванія церковными дѣ­
лами. Они не остались безъ вліянія на жианЬ англи­
канской церкви. Съ 1852 года стали собираться послѣ 
перерыва въ 135 лѣтъ съѣзды епископовъ и предста­
вителей духовенства въ обѣихъ архіепископіяхъ Анг­
ліи, Кентербери и Іоркѣ, называемые Сопѵосаііоп. 
Имѣлись въ виду и собранія свѣтскихъ представите­
лей. Постановленія этихъ собраній не имѣютъ, однако, 
фшающей юридической силы; но эти собранія прі- 
лаютъ къ мысли, что у церкви имѣется свой соб- 
А\ренный голосъ и свое мнѣніе. — Въ поддержку правъ 
^интересовъ церкви основано было въ 1859 году 
нЦество, названное вскорѣ послѣ того ІЬе Еп^ІізЬ

ѢгсЬ ІТхііоп. Оно сосредоточило въ себѣ силы той



—  122

части англиканства, которая придерживается убѣжде­
ній Оксфордскаго движенія. ТЬе ёп^іійіі СІтгсЬ Ипіоп 
взяло на себя веденіе и защиту дѣлъ, касающихся 
церкви, въ пониманіи ихъ по началамъ оксфордскаго 
движенія, предъ церковными и государственными за­
конодательными и судебными учрежденіями, а равно 
и проведеніе реформъ въ духѣ названныхъ началъ.

Предложенный очеркъ имѣетъ цѣлью показать, какъ 
возникло въ нѣдрахъ англиканской церкви движеніе 
къ очищенію ея отъ воспринятой ею протестантской 
примѣси и къ возстановленію въ ней вселенскаго 
преданія Христовой Церкви. Естественно было для 
иниціаторовъ Оксфордскаго движенія искать сближе­
нія съ церковію римскою, какъ историческимъ зве­
номъ между англиканскою и Вселенскою Апостоль­
скою Церковію. Люди 30-хъ и 40-хъ годовъ полагали, 
что ультрамонтанская окраска римской церкви не 
есть ея существенная принадлежность и что она спо­
собна освободиться отъ наросшихъ на ней не со­
отвѣтствующихъ древнему церковному преданію при­
датковъ. Нѣкоторые видные представители Оксфорд­
скаго движенія, встрѣчая съ другой стороны ожесто­
ченный отпоръ протестантствующей, преобладавшей 
въ то время, части англиканскаго церковнаго обще­
ства, сочли для себя возможнымъ присоединиться 
окончательно къ римской церкви. Дальнѣйшее разви­
тіе послѣдней не отвѣтило, какъ мы знаемъ, взгля­
дамъ, которые могли еще существовать въ первой 
половинѣ XIX вѣка, но которые опровергнуты въ осо­
бенности провозглашеніемъ догмата непогрѣшимости 
папы. Стремленію къ Риму эти обстоятельства поста­
вили трудно преодолимыя препятствія.

Вѣрная хранительница вселенскаго церковнаго пре-



— 123 —

данія Православная Церковь не могла въ свою очередь 
не привлечь взоровъ участниковъ движенія. Въ 40-хъ 
годахъ мы видимъ уже возникновеніе замѣчательной 
переписки Пальмера съ А. С. Хомяковымъ. На на­
шихъ глазахъ происходитъ теперь одно изъ многихъ 
проявленій этого сочувствія представителей англи­
канства къ нашей церкви.

Въ задачу статьи не входитъ разборъ того, какъ 
ставится вопросъ о пониманіи отдѣльныхъ догматовъ 
по вѣроученію англиканъ сравнительно съ ученіемъ 
Православной Церкви, но признаннымъ началомъ въ 
англиканской церкви мы видимъ теперь то, что Пра­
вославная Церковь содержитъ истинное апостольское 
преданіе. Соотвѣтственно этому признанію соборъ ан­
гликанскихъ епископовъ, такъ называемая Ламбеф- 
ская конференція 1907 года, постановилъ, что члены 
Православной Церкви допускаются, если они того 
пожелаютъ, къ таинствамъ англиканской церкви безъ 
присоединенія ихъ къ послѣдней.

Въ толкованіи собственнаго своего вѣроученія 
представители англиканской церкви не пришли еще, 
однако, и въ наши дни къ единообразно. Въ пред­
шествующемъ изложеніи указано было, какъ рѣзко 
сталкивались мнѣнія сторонниковъ разныхъ теченій 
въ нѣдрахъ той же церкви. Со времени .Оксфордскаго 
движенія церковные взгляды, въ противоположность 
протестантствующимъ раціоналистическимъ и исклю­
чительно моралистическимъ, заняли признанное и 
вліятельное мѣсто въ религіозной жизни Англіи. Но 
нельзя сказать, чтобы они успѣли объединить всю 
англиканскую церковь. Значительная часть ея дер­
жится протестантскихъ воззрѣній и англиканская цер­
ковь одинаково обнимаетъ и признаетъ своими привер­
женцевъ противоположныхъ воззрѣній. Въ этомъ



—  124  —

нельзя не признать непреодолимаго пока препятствія 
къ соединенію англиканской церкви съ православною. 
Святое дѣло это въ рукахъ Божіихъ, но не безотвѣт­
ственны въ немъ и люди, какъ члены англиканской 
церкви, такъ и мы, которые облечены не только великою 
честію, но и великою отвѣтственностію принадлежности 
къ Православной Церкви.

П. Мансуровъ.



О Т Д 'В Л Ъ  В Т О РО Й .

+
Къ трехсотлѣтію страдальческой кончины всероссійскаго 

патріарха Гермогена.
всероссійскій патріархъ Гердіогенъ.

Триста лѣтъ тому назадъ въ центрѣ сердца Русской 
Земли, въ подземельи Кремлевскаго Чудова монастыря 
въ Москвѣ, страдальчески опочилъ святѣйшій патрі­
архъ всея Россіи Гермогенъ.

Кто не знаетъ того „лихолѣтья", которое пережила 
Россія въ началѣ XVII столѣтія и на фонѣ котораго 
ярко и навѣки неизгладимо обрисовался „крѣпкій 
адамантъ", святѣйшій патріархъ Гермогенъ?!. Кто не 
знаетъ всѣхъ перипетій великаго московскаго смутнаго 
времени, когда на безгосударьи Русь, подобно огром­
ному кораблю безъ руля и вѣтрилъ, обуревалась вол­
нами разбушевавшихся политическихъ страстей, ко­
гда на нее, какъ на тонущій корабль, ринулись, точ­
но со дна океана, въ поискахъ добычи, разные хищ­
ники?!. Борьба за власть внутри: хищные бояре и 
князья, продажная, вѣчно мятущаяся и измѣнчивая



—  126  —

чернь!.. Борьба за власть извнѣ: коварные поляки 
съ Сигизмундомъ ІІІ-мъ, іезуиты съ „католицкой прав­
дой" и ея исчадьемъ—самозванцами, измѣнниками— 
боярами и князьями, тушинской голытьбой!..

Казалось, что дни Россіи сочтены!.. Казалось, что 
Иванъ Великій на то и возсѣлъ въ эти дни въ сердцѣ 
Русской Земли, чтобы на всю Русь ударить по ней 
похоронный звонъ!..

Уже не одна боярская рука и не одинъ князь ру­
били корни родной Русской Земли!.. Весь Сенатъ 
склонился предъ волею самозванца І-го, всѣ сенаторы 
отдавали ему на расхищеніе и поношеніе святую вѣру 
православную... И вдругъ, среди гробовой тишины 
раздалось въ Сенатѣ полное огненной силы слово, 
тогда еще митрополита Казанскаго, Гермогена: „непри­
стойно православно-христіанскому царю жениться на некре­
щенной, вводить ее во святую церковь и строить римскіе 
костелы'*!.. Ни „прещеніе смертное", ни „жестокія 
словеса", ни „посулы и льстивыя рѣчи" самозванца 
не сломили митрополита Гермогена... и онъ „отбылъ" 
въ заточеніе!

Но вотъ самозванецъ убитъ. Воцарился „полу-царь" 
Василій Шуйскій, слабый и двуличный. Все же онъ 
былъ царемъ законнымъ, щадилъ корень Русской Зем­
ли—св. вѣру православную. Почему Гермогенъ, ставшій 
уже патріархомъ, явился первымъ защитникомъ Васи­
лія Шуйскаго отъ боярской крамолы и измѣнниковъ 
Руси. Польша и Римъ также не дремали. Сигизмундъ 
добивался русской короны и порабощенія Россіи, а 
римскій папа мечталъ закабалить Россію „католиц­
кой правдѣ"!.. Совмѣстными усиліями Польши и Ри­
ма появился на бунтарской сценѣ въ Россіи новый 
самозванецъ, извѣстный Тушинскій воръ. Поляки 
чрезъ гетмана Жолкевскаго мутили москвичей „уни-



—  127 —

версалами",—прокламаціями противъ Василія Шуй­
скаго, обѣщали разные посулы русскимъ боярамъ и 
князьямъ... Настало на Руси время „перелетовъ", кои 
бѣгали то къ тушинскому вору, то снова къ царю Ва­
силію... Все опять помутилось!..

И вотъ, среди этой смуты снова раздался громо­
вый голосъ патріарха Гермогена: „не бойся, малое
стадо, яко благоизволилъ Отецъ Небесный дать намъ цар­
ство... Если велики волны и грозна буря, не бойся гибели, 
ибо на камнѣ вѣры и правды стоимъ. Пусть лѣнится и 
бѣснуется море, оно не можетъ потопить корабля Іисусова!.."

И о Гермогена, какъ о скалу, разбивались волны 
тушинской крамолы!..

Однако, за ними хлынули на Русь уже подлин­
ные польскіе валы!.. Русскіе измѣнники рѣшили 
сдать русскій престолъ польскому королевичу Влади­
славу. Гермогенъ, безсильный отстоять Василія Шуй­
скаго, указалъ на одного боярина Михаила Ѳеодоро­
вича Романова, какъ на вѣтвь дома Рюриковичей. А 
ему измѣнники бояре и князья въ отвѣтъ: „твое дѣло, 
святѣйшій отче, смотрѣть за церковными дѣлами, а въ 
мірскія дѣла тебѣ не слѣдуетъ вмѣшиваться!*.“

Но „святѣйшій отче" Гермогене, горя ревностью 
по вѣрѣ православной, отринулъ змѣиный совѣтъ 
крамольныхъ бояръ и настоялъ обязать Владислава, 
чтобы не сносился онъ съ папою, не приводилъ съ собою 
ксендзовъ, не строилъ на Руси костеловъ, не раздавалъ 
государственныхъ должностей полякамъ и женился на 
русской православной. Напутствуя пословъ къ поль­
скому королю и королевичу, патріархъ Гермогенъ за­
повѣдалъ имъ „стояти за православную христіанскую вѣру 
непоколебимо^ и клятвою связалъ ихъ „не измѣнять 
русскому дѣлу и ни на какія льстивыя слова не прель­
щаться"...



—  128  —

Сигизмундъ же до прихода пословъ, полагая, что 
дальше скрывать свои планы нечего,—чрезъ своихъ 
приспѣшниковъ заявилъ притязаніе самъ занять рус- 
кій престолъ! Его наемникъ Ѳедоръ Андроновъ уже 
началъ отсылать ему короны и державы Русскихъ 
царей... По тому же пути пошла и правящая Русь. 
Остался опять одинъ патріархъ Гермогенъ. И вотъ 
главарь русскихъ измѣнниковъ Михаилъ Салтыковъ 
пошелъ къ патріарху Гермогену съ коварною рѣчью, 
чтобы „разрѣшилъ народу крестъ цѣловати самому 
королю Сигизмунду". Потерпѣвъ неудачу, онъ снова 
уже съ членами боярской думы приходитъ къ патрі­
арху Гермогену и властно требуетъ отъ него того же. 
Однако, патріархъ Гермогенъ съ проклятіемъ отка­
залъ боярамъ въ предательствѣ Россіи и православія 
полякамъ и „католицкой правдѣ!.." Салтыковъ внѣ 
себя отъ злобы бросился съ ножомъ на патріарха Гер- 
могена, но безсильно отступилъ, когда Гермогенъ, 
творя крестное знаменіе, возгласилъ: „крестное зна­
меніе да будетъ противъ твоего окаяннаго ножа. Будь 
ты проклятъ въ семъ вѣкѣ и въ будущемъ11...

Смута росла... Гермогенъ разсыпалъ по Руси грамоты 
стоять за Вѣру Православную и за Россію!.. Наконецъ, 
поднялась подлинная Святая Русь и потекла къ Моск­
вѣ на защиту своихъ святынь и Родины!.. Снова 
Салтыковъ у Гермогена, —снова угрожающе требуетъ 
отъ него приказа русскимъ ратямъ разойтись!.. Но 
снова въ отвѣтъ ему несется изъ устъ Гермогена: 
„благословляю всѣхъ довести начатое дѣло до конца, ибо 
вижу попраніе истинной вѣры отъ еретиковъ и отъ васъ 
измѣнниковъ и разореніе святыхъ Божіихъ церквей, и не 
могу слышать пѣнія латинскаго въ Москвѣ"!..

Послѣ такихъ словъ п. Гермогенъ былъ взятъ подъ 
особую стражу и сидѣлъ, „какъ птица въ заклепѣ".



СВЯТѢЙШІЙ ГЕРМОГЕНЪ,
П А Т Р І А Р Х Ъ  ВСЕЯ  Р ОССІ И.

№ ^  Ж



—  129  —

Но когда къ Москвѣ подошли, главныя силы народ­
наго ополченія, то русскіе измѣнники и поляки, снова 
грозя п. Гермогену смертью, потребовали отъ него 
приказа народу отойти прочь.— „Что вы мнѣ грозите? 
Боюсь Единаго, Живущаго на небесахъ",—отвѣчалъ 
п. Гермогенъ. И за это его самочинно низложили 
съ патріаршей каѳедры и бросили въ подземелье Чу­
дова монастыря, куда ему „меташа въ недѣлю снопъ 
овса и мало воды"!.. Отсюда изъ подземелья Гермо­
генъ еще разъ успѣлъ послать вѣрнымъ русскимъ 
людямъ свою предсмертную грамоту, въ которой, между 
прочимъ, писалъ: „всѣмъ вамъ отъ меня благословеніе 
и разрѣшеніе въ семъ вѣцѣ и въ будущемъ. Стойте за 
вѣру неподвижно, а я за васъ Бога молю"!.. Эта грамота 
повсюду подняла народъ на защиту Вѣры и Родины. 
Святая Русь воспрянула и смыла позоръ порабощенія 
Россіи и поношенія Вѣры Православной съ лица 
Русской Земли!.. Святитель не дожилъ до этого тор­
жества, но,—изъ полной отчаянія послѣдней угрозы ему 
враговъ Россіи, чтобы онъ проклятіемъ остановилъ 
побѣдное шествіе Пожарскаго, Минина и ихъ соратни­
ковъ на освобожденіе Москвы,— онъ уже провидѣлъ 
спасеніе Россіи и снова, собравъ остатокъ физиче­
скихъ силъ, произнесъ: „да будетъ надъ тѣми, кто 
идетъ на очищеніе Московскаго государства, милость отъ 
Господа Бога, а отъ нашего смиренія благословеніе-, а на 
окаянныхъ измѣнниковъ да изліется гнѣвъ отъ Бога, а отъ 
нашего смиренія да будутъ прокляты они въ семъ вѣкѣ 
и въ будущемъи\..

Такъ кончилъ патріархъ Гермогенъ свой отвѣтъ 
измѣнникамъ и врагамъ Россіи, а съ тѣмъ насиль­
ственно пресѣкли и его жизнь!..

И вотъ мы, спустя 300 лѣтъ, стоимъ у гроба „не-
9ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ.



—  130  —

сокрушимаго столпа . Церкви и Отечества, противъ 
враговъ крѣпкаго и неподвижнаго стоятеля, сильнаго 
поборника по православной, истинно-христіанской вѣрѣ, 
новаго ея исповѣдника"!.. Стоимъ и видимъ: вотъ ко 
гробу спасителя Русской Земли, пророчески предука­
завшаго ей и нынѣ Царствующій Домъ, сошлись: и 
люди духовные, и, по старой рѣчи, люди „служилые", 
наслѣдники „бояръ, дворянъ и дворянскихъ дѣтей", 
и люди „тягловые"—земскіе, посадскіе и крестьяне, и 
люди „ратные" и военные!,. Всѣ они чествуютъ Вели­
каго Святителя, жизнь Свою положившаго за Вѣру 
Святую Православную, за Царя Русскаго Православ­
наго и за Русскій Народъ,—за Святую Русь!.. Всюду 
толки идутъ о памятникѣ святителю Гермогену на 
Красной площади... Говорятъ о прославленіи Святителя 
не однимъ только пѣніемъ ему хвалы, и не рукотво- 
реннымъ только памятникомъ, а открытіемъ міру и 
Святой Руси его цѣлебныхъ и нетлѣнныхъ мощей,— 
этого^Божьяго и нерукотвореннаго памятника, искони 
вѣдомаго и дорогого сердцамъ православныхъ русскихъ 
людей!..

Слышишь всѣ эти рѣчи и душа радуется. Но только 
тамъ, гдѣ-то внутри, въ тайникахъ сердечныхъ помыш­
леній, настойчиво копошится вопросъ: „ну, а главное 
чествованіе страдальца за Вѣру и Родину налицо?—- 
Блюдетъ-ли Русь завѣты патріарха Гермогена,—въ 
которыхъ, вѣдь, его душа и внѣ которыхъ нѣтъ Гермо­
гена"?!..

И невольно бѣглымъ взоромъ скользишь по лицу 
Русской Земли. И съ ужасомъ видишь, что нарушены 
въ ней всѣ завѣты святителя Гермогена!.. Русь 
„сносится съ папою, понаводила ксендзовъ, пона­
строила костелы, огласила Москву латинскимъ пѣ­
ніемъ, раздала государственныя должности полякамъ,



—  131  —

разрѣшила браки на католичкахъ"... И, о если-бы 
только это!.. Но горе нынѣ несравненно горьшее, чѣмъ 
представлялъ себѣ его святитель Гермогенъ!.. Несчет­
ное число и теперь у насъ „сенаторовъ", кои подуху 
сродни сенаторамъ Самозванца І-го!.. Несчетное чи­
сло у насъ и теперь повсюду, во всѣхъ сословіяхъ и 
на всѣхъ ступеняхъ общественной и государственной 
лѣстницы, своего рода Салтыковыхъ, Мстиславскихъ, 
Андроновыхъ и Молчановыхъ, коихъ надо бы „выбити 
безчестнѣ" изъ нѣдръ Церкви и Россіи, но кои воль­
готно губятъ Русскую Землю и Святую Православную 
Вѣру!.. Не о „костелахъ" уже только они радѣютъ, 
а о капищахъ, и не о „католичкой правдѣ" только, а 
и объ языческой мерзости!.. А Святая Православная 
Церковь, въ рубищѣ и лохмотьяхъ, бичуемая, истя­
зуемая и поносимая, отдана ими на расхищеніе и по­
смѣяніе разновѣрной и разноплеменной толпы „непри­
косновенныхъ!"... Ее одну связали, обезглавили... Ее 
одну лишили духовнаго вождя, „патріарха-человѣка 
начальнаго^, властью котораго святитель Гермогенъ 
стеръ крамолу съ лица Русской Земли и отстоялъ 
Святую Вѣру Православную!.. Всѣмъ дали свободу 
всего, а наипаче разоренія Святой Церкви Православ­
ной!.. Всѣхъ освободили отъ всего!.. А православную 
Церковь закабалили всѣмъ и всему!.. Всѣхъ взле­
лѣяли милостями, государственной казной и привил- 
легіями!.. А отъ Православной Церкви отбираютъ и 
послѣднія наслѣдственныя крохи!..

А сколько у насъ теперь доморощенныхъ Жолкев- 
скихъ, что своими крамольными „универсалами" му­
тятъ народъ на измѣну Царю, подбиваютъ чернь 
посулами, а современныхъ „бояръ,' дворянъ, да бо­
ярскихъ дѣтей" прельщаютъ властью и почестя­
ми?!. Тушинцы и „перелеты" нынѣ на каждомъ

9*



—  132  —

шагу и всѣ они въ чести, за „лучшихъ людей" 
почитаются!..

И развѣ русскій народъ не сданъ нынѣ въ кабалу 
инородцамъ и разнымъ пришельцамъ?!. Развѣ и нынѣ 
мало у насъ знатныхъ людей и. князей, что, по пер­
вому зову кагала, пойдутъ внаймы къ жидамъ 
пить русскую кровь, или экспертировать за жидовъ- 
изувѣровъ на тяжбѣ судебной?!

Развѣ и теперь отъ зѣло знатныхъ людей право­
славный пастырь—борецъ за Вѣру, за Царя, за Русь 
не слышитъ: „твое дѣло, святѣйшій отче, смотрѣть 
за церковными дѣлами, а въ мірскія дѣла тебѣ не 
слѣдуетъ вмѣшиваться “, — развѣ только въ защиту 
современныхъ „самозванцевъ" и крамольныхъ „вла­
стителей!"...

И когда посмотришь на эту ужасную картину по­
пранія завѣтовъ патріарха Гермогена,—невольно во­
скликнешь: Русь, какого чествуешь ты Гермогена—под­
линнаго, или тобою измышленнаго?!.. Если подлиннаго, 
то исполни прежде завѣты Его и тогда принеси даръ 
свой къ гробницѣ Его,—даръ всероссійской молитвы, 
любви и памяти!.. А если ты нарушила завѣты Святи­
теля, то отойди отъ его могилы, не нарушай Его гро- 
боваго покоя, ибо силенъ Онъ и изъ гроба воскликнуть: 
„на окаянныхъ измѣнниковъ да изліется гнѣвъ отъ Бо­
га, а отъ нашего смиренія да будутъ прокляты они въ 
семъ вѣкѣ и въ будущемъ!" .. Ты же, хотя бы и ма­
лое стадо вѣрныхъ завѣтамъ Святителя сыновъ Свя­
той Руси, „не бойся, яко благоизволилъ Отецъ Не­
бесный дати намъ царство... Если велики волны и 
грозна буря, не бойся гибели, ибо на камнѣ вѣры и 
правды стоимъ. Пусть пѣнится и бѣснуется море, оно 
не можетъ потопить корабля Іисусова!"...



—  133  —

Не разбивай-же, Святая Русь, скрижалей своей 
Вѣры и своей Правды!.. Правда, ты духовно осиро­
тѣла!.. Ты лишена своего духовнаго вождя, „патріарха- 
человѣка начальнаго", — но молись и храни завѣты 
патріарха Гермогена... Милостивъ Богъ, и любвеоби­
ленъ Божій Помазанникъ— Державный Печальникъ 
Русской Земли: по вѣрѣ твоей ты получишь просимое 
и настанетъ день, когда ты прійдешь къ гробницѣ 
Всероссійскаго Патріарха Гермогена, возглавленная 
Всероссійскимъ Патріархомъ!.. И съ дерзновеніемъ 
веліимъ воздашь ты Гермогену и славу велію!.. Буди... 
Буди...

И. Айвазовъ.

^  Л  ^  А  Ч



ПОХВАЛЬНОЕ СЛОВО
въ іесть и память Святѣйшаго Патріарха Гермогена.

Нынѣ, въ 17-ый день февраля исполняется 300 лѣтъ 
со дня блаженной кончины великаго мужа Русской 
Земли, Святѣйшаго Патріарха и священномученика 
Гермогена.

Это былъ мужъ великой вѣры и праведности, мужъ 
глубокой любви къ своей родинѣ и православному 
народу.

Въ тѣ дни, когда на Русь святую надвинулось 
время злого лихолѣтья, когда ея царственный тронъ 
расхищали самозванцы и къ шапкѣ Мономаха про­
стирали дерзостныя руки властелины католической 
Польши, когда большая часть Московскаго боярства 
уже продавала Россію, забывъ исконные завѣты и 
древніе устои родной земли, а народъ, потерявъ го­
лову отъ междоусобій и безвластія въ центрѣ пра­
вленія, метался и глухо волновался, не зная, что 
ему дѣлать и что предпринять,—въ эти дни зловѣ­
щей смуты Господь благословилъ стать у верховнаго 
церковнаго кормила,—бывшему нѣкогда смиреннымъ 
іереемъ Николо-Гостинно-Дворской церкви г. Ка­
зани, а впослѣдствіи Святителемъ Казанскія митро­
поліи,—великому печальнику Русской земли, Святѣй­
шему Патріарху Гермогену. И сей дивный мужъ, 
сииреннѣйшій и кроткій въ монашескомъ уединеніи.



—  135  —

сталъ силой Божьей дерзновененъ и могучъ въ ми­
нуты горя и волненій. Онъ сталъ спасителемъ стра­
ны и вѣры въ годину тяжкихъ золъ и лютыхъ испы­
таній.

Какъ служитель Единаго Бога и Церкви Святой, 
онъ, чуждый интригъ за власть, могущество и по­
четъ, мощно всталъ непоколебимымъ борцомъ за цѣ­
лость и господство православной вѣры, охраненіе 
которой чрезъ высшій санъ Епископа и Патріарха 
ему ввѣрилъ Творецъ; всталъ борцомъ за всю Русь 
Христову, за весь ея православный богоносный на­
родъ, уже предназначенный во власть схизматика 
короля, его своенравныхъ фанатиковъ пановъ и из­
мѣнниковъ московскихъ бояръ.

Твердо зазвучалъ голосъ верховнаго пастыря Рус­
ской Церкви съ амвона Московскаго Успенскаго со­
бора въ грамотахъ по Руси, въ рѣчахъ противъ кра­
мольныхъ бояръ,- —и дерзновенное святительское слово 
разнеслось по всей необъятной шири Русской земли. 
Пронеслось оно по большимъ городамъ и всѣмъ на­
селеннымъ мѣстамъ, проникло въ глушь селъ, дере­
вень и погостовъ, заглянуло и туда, гдѣ вдали отъ 
мірской суеты, въ молитвенномъ уединеніи, служа 
Богу, день и ночь, теплились, какъ лампады предъ 
Богомъ, свѣточи родной земли, ходатаи за царей и 
народъ, подвижники спасенія.

И всколыхнуло это могучее пастырское слово,— 
слово вѣры, дерзновенія и любви,—Русскую землю. 
Переходя изъ устъ въ уста, изъ семьи въ семью, изъ 
монастыря въ келью отшельника пустыни, оно спу­
скалось въ нѣдра сердецъ человѣческихъ, зажигало 
сердца пламенемъ огненной молитвы къ Богу и вол­
новало жаждой спасенія родной страны отъ хищной 
пасти злобныхъ иновѣрныхъ враговъ, отъ измѣны



—  136  —

коварныхъ, продажныхъ бояръ. Тысячи рукъ подни­
мались къ небу, молитвенный вопль изъ глубины 
народныхъ сердецъ несся въ надзвѣздную высь къ 
Престолу Всевышняго Бога. Люди Святой Руси соеди­
нялись въ молитвѣ, народная душа изливалась въ сле­
захъ покаянія и ими орошала многострадальную землю.

Если двухъ или трехъ собравшихся во имя Божіе 
слышитъ Милосердый Творецъ,— могъ-ли Онъ не 
услышать покаянныхъ стенаній сердца Русской земли, 
моленій ея смиреннаго православнаго люда?!.

Вѣра. народа оправдала его упованія. На слезы со­
крушенія, на пламень молитвы о спасеніи православ­
ныхъ людей и земли, возженный дерзновеннымъ свя­
тительскимъ словомъ, скоро снизошло благословеніе 
свыше.

Господь воздвигъ изъ среды народа достойныхъ во­
ждей. Съ чудотворными образами и знаменами Хри­
ста, съ упованіемъ на Всемогущую Божію силу и мо­
литвой въ устахъ двинулись съ разныхъ концовъ 
необъятной Руси христолюбивые Божіи люди на спа­
сеніе своей земли. Силой Божіей и молитвами Свя­
тыхъ они спасли ее отъ вражьихъ козней, прогнали 
хульниковъ отъ святынь Москвы, очистили отъ пору­
ганія Божьи храмы и прочно утвердили царственный 
скипетръ за избранникомъ Бога и народа, за наилуч­
шимъ изъ сыновъ освобожденной Руси, юнымъ 
благочестивымъ царемъ Михаиломъ Ѳеодоровичемъ 
Романовымъ.

Такъ, по призыву духовнаго вождя, чрезъ пламень 
молитвы и слезы покаянія,- обновилась Русская Земля 
въ годину тяжкаго страданія, и возродилась, и рас­
цвѣла, и стала шириться и крѣпнуть больше, чѣмъ 
въ прежніе годы. Ея духовный вождь, Святитель Бо­
жій Гермогенъ не дожилъ до дней обновленія родной



—  137 —

страны. За сзое дерзновенное слово и дѣло онъ умеръ 
отъ голода и истязаній въ душной мрачной тюрьмѣ.

Но, умерши тѣломъ, святитель остался жить на 
святой Руси своимъ духомъ. Онъ пророчески видѣлъ 
восходящую зарю обновленія изстрадавшейся земли и 
предрекъ славное имя того, кто станетъ Помазанни­
комъ Божіимъ во главѣ возрожденной Руси. О.нъ ду­
хомъ вѣнчалъ на царство Михаила. Онъ духомъ сво­
имъ донынѣ живетъ въ русскихъ душахъ и славную 
память о немъ мы свято хранимъ въ нашихъ грѣш­
ныхъ сердцахъ.

И нынѣ, уже въ день трехсотлѣтняго воспоминанія 
блаженныхъ страданій и священной кончины, мы че-



—  138  —

ствуемъ память твою, спаситель и обновитель Рус­
ской Земли!

Призри на насъ, Святителю Божій, и обнови насъ,, 
и вдохни твой духъ и силы дерзновенія въ наши 
грѣшныя сердца. И умножи насъ, умножи людей вѣры, 
людей любви къ Царю, отечеству и многострадаль­
ному народу.

Да сіяетъ вѣра наша, какъ блескъ солнца на землѣ!.. 
Пусть не меркнетъ свѣтъ ея и слава въ злобной и 
дерзкой крамолѣ!..

Да крѣпнетъ Царь Державный, молитвами народа 
укрѣпленъ! Пусть за совѣсть правитъ Онъ народомъ, 
предъ Господомъ отвѣтъ творитъ; износитъ правый 
судъ злодѣямъ и милость любящимъ его!

Да расточатся, какъ дымъ, враги народа: всѣ тѣ, 
кто зазираетъ его вѣру, кто отрицаетъ его Бога, сты­
дится почитать его Святителей; кто клянетъ пути его 
завѣтной жизни и не боится страшнаго суда!

А ты, народъ-молитвенникъ усердный, поучайся у 
своихъ Святителей! Храни то, за что они страдали, 
не бросай святыни псамъ! Люби Бога и Царя! Обе­
регай устои вѣры! Поминай отцовъ завѣты и жизнь 
святую проводи! Помни Святителя Христова, стра­
дальца за тебя, за Русь! Его молитва предъ Госпо­
домъ за родную землю Божій гнѣвъ утишила и дни 
благодатнаго возрожденія ей ниспослала.

Ты дорогъ намъ, Святитель Божій, какъ свѣточъ 
Русскія земли!..

Святую любовь твою къ намъ созерцая, мы пре­
клоняемъ колѣна предъ Богомъ о вѣчной памяти 
твоей, добрый пастырь Русской Православной Церкви!

Профессоръ-Іеромонахъ Гурій.



+
Патріархъ Гермогенъ.

Въ сыромъ холодномъ подземельѣ,

Мѣсто заключенія п. Гермогена въ подземелъи Чудова монастыря .

Какъ будто всѣми позабытъ,



—  140  —

На жесткомъ ложѣ въ мрачной кельѣ 
Святитель мученикъ лежитъ,—

Лежитъ съ закрытыми очами,
Постомъ невольнымъ изнуренъ,— 
Своими злобными врагами 
Питья и пищи онъ лишенъ.

И, какъ лампада безъ елея,
Онъ гаснетъ,—гаснетъ съ каждымъ днемъ, 
Но духъ, святую мысль лелѣя,
Среди страданій крѣпнетъ въ немъ.

Томясь, какъ плѣнникъ въ заточеньи, 
Съ своею паствой разлученъ,
Въ единомъ Богѣ ободренье 
И миръ души находитъ онъ.

Не ищетъ онъ освобожденья,
Стремясь душою въ міръ иной;
За правду терпитъ онъ гоненье,
Страдаетъ онъ за край родной.

Нужна ль ему теперь свобода 
При общихъ стонахъ и слезахъ,
При тяжкихъ бѣдствіяхъ народа, 
Грозящихъ Русь повергнуть въ прахъ?!. 

Ужели паству дорогую 
Онъ безъ борьбы отдастъ врагамъ?
Ужель за власть, за жизнь земную 
Святыню вѣры броситъ псамъ?

Предъ нимъ ужасная картина 
Стоитъ какъ призракъ, какъ кошмаръ— 
Безправья страшная година 
И власть измѣнниковъ бояръ,

Предъ Польшей льстиво преклонившихъ 
Свою безумную главу,
И путь прямой врагамъ открывшихъ 
Въ первопрестольную Москву,—



—  141 —

Бояръ, за личныя стремленья 
Готовыхъ родину продать,—
И Церкви правое ученье,
И клятву дерзостно попрать.

Растетъ народное страданье,
Родной страны печаленъ видъ...
Кто, какъ ни пастырь, въ испытаньи 
Въ пасомыхъ бодрость укрѣпитъ?

Кто какъ ни онъ примѣръ покажетъ 
Борьбы за вѣры чистоту,
И смертью собственной докажетъ 
Любовь къ Сладчайшему Христу?... 

Духъ бодръ, но плоть изнемогаетъ,
Отъ жажды высохли уста,
А врагъ незримый искушаетъ,
Какъ хлѣбомъ нѣкогда Христа.

Внушаетъ онъ: „бояръ посланье 
Тебѣ лишь стоитъ подписать,—
И тотчасъ кончится страданье,
И власть вернутъ тебѣ опять.

Вотъ каждый часъ слабѣютъ силы 
И, жизнь напрасно погубивъ,
Ты скоро въ глубь сойдешь могилы...
Но подпиши— и будешь Живъ! “

О, страшный шопотъ обольщенья!.. 
Тая въ себѣ смертельный ядъ,—
Онъ вноситъ въ душу отравленье,
Ея туманя свѣтлый взглядъ.

И сколько, Боже, вѣры надо,—
Горячей вѣры въ Промыслъ Твой,
Чтобъ не коснуться чаши яда,
Чтобъ не прельститься чашей той! 

Крѣпится мученикъ святитель,
Хоть тѣломъ онъ и изнемогъ,



142 —

Но Бога истинный служитель 
Онъ гонитъ демонскій прилогъ. 

И вновь слабѣющей рукою 
Онъ пишетъ грамоту и шлетъ,

і А  вамъ всѣмъ отъ насъ благословеніе и разрѣшеніе въ семъ впцѣ 
и въ будущемъ, что стоите за вѣру неподвижно; а  я долженъ за  
васъ Ъ'ога молити> — (Изъ предсмертной грамоты въ Нижній- 

Новгородъ).

Зовя за вѣру встать стѣною,
Зовя къ защитѣ весь народъ.



—  143  —

Не за себя зоветъ сражаться,—
Ему, конечно, не дожить,
Уже готова оборваться 
Страдальца жизненная нить.

Но за отчизну дорогую,
За милый сердцу край родной,
За вѣру правую, святую 
Стоять онъ молитъ головой.

И не напрасны увѣщанья,—
Вниманье общее живѣй,
Растетъ народное сознанье 
О долгѣ къ родинѣ своей.

Часы проходятъ за часами,
Въ подземной кельѣ тишина,—
Ни рѣзкимъ звукомъ, ни рѣчами 
Не нарушается она.

Лишь вздохъ подвижника Христова,
Да легкій шумъ его шаговъ...
Вдругъ чу—за дверью стукъ засова 
И гулъ неясный голосовъ.

Толпою шумной и нестройной 
Враги къ святителю идутъ,
Но смотритъ онъ на нихъ спокойно:
Пускай свершатъ послѣдній судъ;

Пусть смерть—ихъ власть теперь и сила— 
Позднѣй иль раньше—все равно,
Предъ нимъ открыта ужъ могила,
Онъ смерти ждетъ уже давно.

Вновь отъ него согласья слова 
Враги съ надеждой тайной ждутъ,
Все тѣ же требованья снова...
Но все -напрасно, тщетенъ трудъ.



—  144  —

Ихъ планы старецъ разрушаетъ, 
Народомъ искренно любимъ,— 
Онъ ихъ намѣренью мѣшаетъ, 
Вездѣ преграды ставя имъ.

Въ ихъ рѣчи слышно раздраженье: 
„Старикъ,—они ему кричатъ,—
Къ Москвѣ подходятъ ополченья, 
Вели вернуться имъ назадъ!.."

Но видъ святителя спокоенъ,
Въ очахъ его тревоги нѣтъ,—
И Церкви пастыря достоинъ 
Его рѣшительный отвѣтъ:

„Я напишу,—и возвратятся...
Но говорю въ послѣдній разъ:
Пускай поляки удалятся,—
Пускай совсѣмъ оставятъ насъ.

Пусть Сигизмундъ король забудетъ, 
Что есть на свѣтѣ русскій трон-ъ,—



—  145  —

Царемъ въ Россіи онъ не будетъ,
Намъ быть отцомъ не можетъ онъ!.. 

Пускай возьметъ бразды правленья,
Святую вѣру воспринявъ,
Оставивъ ложное ученье,—
Сынъ Сигизмунда Владиславъ."

— „Молчи, старикъ, въ бояръ собраньи 
Давно все дѣло рѣшено;
Смири народное возстанье,
Послушай насъ, такъ быть должно!..

А если нѣтъ, то знай, упорный,
Изъ рукъ ты нашихъ не уйдешь,
И смертью злою и позорной 
Самъ, погубивъ себя, умрешь!"

— „Пусть такъ, святитель отвѣчаетъ,
Я не боюсь пустыхъ угрозъ,
Мнѣ рай за муки обѣщаетъ 
И силы, вѣрю, дастъ Христосъ!

Вамъ не заставить Гермогена 
Въ угоду вамъ кривить душой,
Противна мнѣ бояръ измѣна,
Господь да будетъ имъ Судьей!.. 

Благословляю ополченье 
За вѣру правую борцовъ,
И за нее же на мученье 
До капли крови я готовъ!.."

Какъ будто грозный обличитель,
Передъ поляками стоитъ 
Престола Божія служитель,
Преображенъ страдальца видъ:

Не видно въ немъ изнеможенья, 
Небеснымъ взоръ горитъ огнемъ,
Полны черты одушевленья,
Но злобы въ сердцѣ нѣтъ святомъ.

ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. 10



—  146

Стоитъ онъ смѣло предъ толпою 
Своихъ жестокихъ палачей...
„Умри же,—слышитъ,—самъ виною 
Ты служишь гибели своей!"

Вновь стукъ тяжелаго засова,
Ушли коварные враги,
Оставивъ воина Христова...
Вдали ихъ замерли шаги.

Опять томится въ подземельѣ,—
Опять одинъ средь голыхъ стѣнъ.
Какъ погребенный въ мрачной кельѣ 
Святитель Божій Гермогенъ.

Вновь силы старца ослабѣли,
Уста сомкнулись, взоръ потухъ, 
Душа едва таится въ тѣлѣ,—
Но бодръ въ страдальцѣ вѣры духъ.

Часы проходятъ за часами, 
Мученья голода растутъ... 
Смѣняясь длинными ночами,



147  —

Дни безконечные идутъ...

Но вотъ окончились всѣ муки, 
Насталъ послѣдній жизни часъ— 
И, духъ предавши Богу въ руки, 
Свѣтильникъ—мученикъ угасъ. 

Онъ отошелъ въ селенья рая,
Онъ въ жертву самъ себя принесъ,
А тамъ открылъ ему, встрѣчая,
Свои объятія Христосъ.

Съ тѣхъ поръ три вѣка миновало, 
Не разъ мѣнялся жизни строй,
Но чтитъ, какъ раньше почитала, 
Русь подвигъ пастыря святой!..

Гробница П ат ріарха Гермогена въ Успенскомъ соборѣ.
10*



Церковь и государство.
По поводу законопроекта о переходѣ изъ одного 

вѣроисповѣданія въ другое 1).

Законопроектъ о такъ называемой „свободѣ совѣсти" 
и, въ частности, „о свободномъ переходѣ изъ одного 
вѣроисповѣданія въ другое"—поразилъ меня и мно­
гихъ чадъ православной Церкви сколько своею неожи­
данностію,—можно сказать — внезапностью, — столько 
же спутанностію понятій, положенныхъ въ его осно­
ваніе, и неясностью его конечной цѣли.

До „17 апрѣля" и до „17 октября" въ нашемъ 
Отечествѣ, начиная съ Владиміра Святаго, и чрезъ 
всю его почти тысячелѣтнюю исторію, — проводился 
одинъ принципъ: „Русское царство есть православное 
государство; Россія прежде всего для русскихъ-православ- 
ныхъ, а затѣмъ уже и для другихъ народностей и для 
другихъ вѣръ. Обрусить и оправославить все нерусское и 
неправославное - это было всегдашней задачей и Государ­
ства и Церкви въ Россіи. Состоя въ тѣснѣйшемъ союзѣ, 
Церковь и Государство всегда помогали другъ другу въ 
достиженіи этой цѣ ли“.

Какъ въ Византіи, такъ и у насъ въ Россіи всегда 
считали православную вѣру единой истинной, а потому

О Рѣчь въ Государственномъ Совѣтѣ.



— 149 —

и единой спасительной, а всѣ другія вѣры, выражаясь 
языкомъ апостола Павла, считали содержащими истину 
въ неправдѣ (Рим. 1, 18), а потому и не спаситель­
ными. Исходя изъ этой точки зрѣнія на религіи, 
Государство и опредѣляло себя неодинаково къ нимъ: 
къ православію, къ религіозной истинѣ въ ея чистомъ 
видѣ, обусловливающемъ спасеніе людей, было опредѣ­
леніе одно: оно считалось господствующей вѣрой въ 
государствѣ; къ другимъ религіямъ христіанскимъ 
было опредѣленіе другое: онѣ были дозволительны въ 
православномъ государствѣ, однѣ—съ открытымъ испо­
вѣданіемъ своего культа, какъ напримѣръ, римско- 
католическое, и протестантское, а другія безъ откры­
таго исповѣданія, всѣ же вообще—безъ права пропа­
ганды въ православномъ государствѣ. Такимъ образомъ, 
православное государство не безразлично смотрѣло 
какъ на сущность исповѣданій, такъ и на спасеніе 
людей, отъ нихъ зависящее. Терпя заблужденія въ 
предѣлахъ государственныхъ, оно, однакоже, давало 
всѣ способы, отъ него зависящіе, къ укрѣпленію и 
распространенію единой спасительной вѣры. До Петра 
Великаго русскіе православные люди не смѣшивались 
и брачными узами съ инославными и иновѣрцами, и 
инославные и иновѣрцы не допускались ни въ Госу­
дарственную Думу, ни въ Земскій Соборъ; и это было 
одной изъ причинъ чистоты и крѣпости религіозныхъ 
основъ въ русскомъ народѣ, а также и бытовыхъ на­
родныхъ особенностей. Почему же такъ думали и 
такъ поступали русскіе люди? Русскіе православные 
люди твердо помнили, какъ Господь Богъ еще въ 
Ветхомъ Завѣтѣ чрезъ Моисея и другихъ пророковъ 
повелѣвалъ искоренять нечестіе въ государствѣ и утвер­
ждать благочестіе (напр. Лев. 20, 17; Второз. 6, 14; 
7, 5; 3 кн. Цар. 16, 30—34; затѣмъ гл. 17, 18 и далѣе,



— 150 —

и множество другихъ мѣстъ); помнили, что и Хри­
стосъ Спаситель, въ бесѣдѣ съ Самарянкой-расколь- 
ницей, не уравнялъ раскола самарянскаго съ истинной 
вѣрой іудеевъ, а напротивъ, прямо указалъ на пре­
имущество единоспасительной тогда вѣры іудейской 
(Іоан. 4, 22),—помнили и то, что ап. Павелъ прямо 
заповѣдалъ христіанамъ не' смѣшиваться съ язычни­
ками (2 Кор. б, 14— 18; Евр. 10. 28—31; смотр. и 
прав. всел. соборовъ, напр. IV, 14; VI, 72; Лаод. 10, 
Карѳаг. соб. 69, пр.).

Этотъ принципъ, какъ я сказалъ выше, проводился 
послѣдовательно, систематически. Для обрусенія ино­
родцевъ, особенно некультурныхъ, служилъ государ­
ственный языкъ и школа русская, а для оправослав- 
ленія—посылались миссіонеры, устроялись храмы и 
монастыри. Въ силу такихъ воздѣйствій, финскія пле­
мена на сѣверовостокѣ слились съ славянскими 
племенами и образовали великорусское племя, а на 
юго-западѣ тюрко-финскія племена, смѣшавшись съ 
другими славянами, образовали малорусское и бѣлорус­
ское племя *). Въ такомъ порядкѣ шло обрусеніе и 
оправославливаніе и сибирскихъ инородцевъ. Бывали 
при этомъ, конечно, и уродливыя явленія, но гдѣ же 
ихъ не бывало?! Объясненіе всего этого слѣдуетъ 
искать не столько въ принципѣ и въ системѣ, сколь­
ко въ отдѣльныхъ лицахъ, проводившихъ эту систему 
въ жизнь, въ духѣ того времени и въ грубости нра­
вовъ. Въ общемъ же вся система была разумна. Въ ней 
не было ни религіознаго индифферентизма, ни государ­
ственной сантиментальности, ни безпочвеннаго либе­
рализма.

!) Глубокая справедливость этого заявленія ярко подтверждается и 
помѣщаемою въ этомъ № нашего журнала статьею, подъ заглавіемъ: 
„Взглядъ инородцевъ на законод. по дѣл. вѣры въ Россіи". Ред.



—  151 —

Теперь вся эта система, основанная на принципахъ 
истины и спасенія людей во Христѣ Іисусѣ, идетъ на 
смарку; объявляется, взамѣнъ этого, многообразіе 
вѣръ и народностей,—идетъ уравненіе истины съ за­
блужденіемъ и даже—ложью; спасеніе людей во Христѣ 
Іисусѣ исключается изъ государственнаго поля зрѣнія; 
короче сказать: принципъ Вселенской Церкви въ русскомъ 
православномъ государствѣ упраздняется совершенно, - а 
взамѣнъ его вводится новый принципъ,—принципъ даже 
и не протестанупскій, а чисто Толстовскій (смотр. со­
чиненія графа Л. Н. Толстого — изд. 12, ч. 20, стр. 
331—337, 372, 377, 424—427, 451; ч. 19, стр. 211 — 
219). Сознательно или безсознательно, я не знаю, но 
Святую Русь хотятъ, видимо, и разрусить и распра- 
вославить. Въ день Новаго года православная Цер­
ковь молится объ искорененіи Агарянскаго нечестія, 
разореніи Агарянскаго царства и преданіи его въ 
руки правовѣрныхъ, а Министръ Народнаго Просвѣ­
щенія вводитъ коранъ и магометанство въ курсъ 
преподаваемыхъ предметовъ (напр. въ Оренбургской 
учительской семинаріи), и мулла сравненъ въ правахъ 
съ православнымъ законоучителемъ: ему положено 
600 р. жалованья!.. Такимъ образомъ, уравниваются 
коранъ и Евангеліе, исламъ и христіанство, право­
славный священникъ и мулла. Теперь Министромъ 
Кассо разрѣшено преподаваніе всѣхъ сектъ и раско­
ловъ въ учебныхъ заведеніяхъ среднихъ и низшихъ. 
Въ столицѣ православнаго царства уже воздвигнуты 
мечеть Магомета и капище Будды. Вмѣсто канони­
ческаго права, православно-византійскаго, - намъ реко­
мендуютъ отвлеченную науку права и, въ частности, 
прусскіе законы. Русскій народъ, вынесшій на своемъ 
хребтѣ тысячелѣтній подвигъ зиждительства государ­
ственнаго, отстраняется отъ господства въ своей



—  152  —

родной землѣ и приравнивается къ своимъ домочад­
цамъ, которымъ дается право распоряжаться здѣсь 
не только дѣлами хозяйственными, но и дѣлами вѣры 
и благочестія русскаго народа. Въ Государственной 
Думѣ болѣе 80 человѣкъ всякихъ вѣръ судили и ря­
дили о православной вѣрѣ и чего-чего только ни 
наговорили они о ней въ своей исключительности. 
Остается еще одинъ шагъ: объявить открыто и не 
стѣсняясь, что св. и равноап. Владиміръ, просвѣтив­
шій Россію св. крещеніемъ, былъ насильникомъ совѣсти 
нашихъ предковъ, и исключить его изъ списка свя­
тыхъ: говорю это но шутя!..

На чемъ же, на какихъ принципахъ все это осно­
вано?

Въ отзывѣ изъ особаго журнала Комитета Мини­
стровъ 25 января, 1 и 8 февраля и 15 марта—въ 
основу разрѣшенія отпаденія отъ православной вѣры 
положены два текста изъ Св. Писанія,—первый взятъ 
изъ посланія къ Титу 3, 10: „еретика человѣка по 
первомъ и второмъ наказаніи отрицайся—и второй — 
изъ евангелія отъ Матѳея 18, 17: „аще же и Церковь 
преслушаетъ братъ твой—буди тебѣ якоже язычникъ и 
мытарь“. На этихъ двухъ текстахъ построенъ весь 
законъ о правѣ свободнаго перехода изъ православ­
ной вѣры въ другія христіанскія, а по постановленію 
Государственной Думы—даже и въ язычество и безвѣріе. 
Но эти тексты, сколько ихъ ни разбирать, такого 
смысла не имѣютъ. Въ нихъ говорится не о свободномъ 
отпаденіи отъ Церкви, а о принудительномъ отлученіи 
отъ Церкви тяжкихъ грѣшниковъ и еретиковъ. Въ нихъ 
говорится о правѣ Церкви извергать изъ нѣдръ сво­
ихъ еретиковъ и тяжкихъ грѣшниковъ, а не о правѣ 
всякаго члена оставлять Церковь по своему произволу 
и съ разрѣшенія гражданской власти. И можетъ ли



-  153 —

св. Церковь такъ легкомысленно смотрѣть на подоб­
ные факты отпаденія,—она, имѣющая своею задачею 
спасеніе людей, а не погибель ихъ?! И извергая изъ 
своихъ нѣдръ тяжкихъ грѣшниковъ, она поступаетъ 
такъ въ цѣляхъ болѣе воспитательныхъ, нежели кара­
тельныхъ (I Корин. 5, 4—5). Поэтому, можно ли до­
пустить, чтобы Церковь съ легкимъ сердцемъ благо­
словляла бы своихъ чадъ на отпаденіе отъ нея во 
всѣ вѣры и секты, или, другими словами,—на вѣчную 
ихъ погибель? Да не будетъ! Это было бы похоже на 
то, какъ если бы мать на заявленіе дочери или сына: 
„иду топиться или вѣшаться",—сказала бы: „иди, Богъ 
тебѣ на помощь". Или если бы къ архіерею явился 
человѣкъ съ дѣтьми и сказалъ: „ иду съ дѣтьми топить­
ся", а архіерей бы сказалъ: „ Богъ тебя благословитъ; 
иди, вѣдь это твоя собственность". Но Церковь и за 
отлученныхъ ею молится, чтобы Господь Богъ при­
велъ ихъ на путь покаянія и соединилъ бы ихъ свя­
той своей, соборной и апостольской Церкви. Ап. Па­
велъ ставитъ прямою обязанностью всѣмъ членамъ 
Церкви увѣщевать другъ друга не оставлять собранія 
своего, т. е. церковныхъ обществъ (Евр. 10, 25). Св. Цер­
ковь не можетъ насильно удерживать нежелающихъ быть 
въ ея нѣдрахъ; но, повторяю, благословлять на это она 
тоже не можетъ.

Г. Министръ Внутреннихъ Дѣлъ въ своей объясни­
тельной запискѣ къ законопроекту о свободѣ совѣсти 
и въ своихъ рѣчахъ, оправдывая дѣйствія Правитель­
ства въ этомъ дѣлѣ, выставилъ три начала: требова­
нія разума, требованія жизни и государственную необхо­
димость. Такимъ образомъ, логика ума, логика жизни 
и государственная необходимость становятся основаніями 
для дѣйствій Правительства въ отношеніи и Церкви 
и Государства. Но гдѣ должна кончаться логика ума



-  154 —

и начинаться логика жизни,—когда, взамѣнъ и логики 
ума и логики жизни, должна выступать государствен­
ная необходимость, какъ доминирующее основаніе, и 
всегда ли все это должно согласоваться съ справед­
ливостью, и почему вѣроученіе православной Церкви 
и ея каноны не обязательны уже для русскаго Пра­
вительства,—Г. Министръ намъ не объяснилъ. При 
такой неопредѣленности основныхъ принциповъ, воз­
можно только одно: личное усмотрѣніе Правительства 
въ дѣлахъ церковныхъ и государственныхъ. Вѣдь на осно­
ваніи такихъ „незыблемыхъ основъ", какъ требованія 
разума, жизни, государственной необходимости, 87 ст. 
и инструкціоннаго права, даннаго Министру Внутрен­
нихъ Дѣлъ,—разъяснять законы,—можетъ случиться, 
что въ одинъ прекрасный день министры у насъ про­
изведутъ такую реформацію въ Церкви, какой и не 
снилось намъ. Человѣка, съ отсутствіемъ одного руко­
водящаго начала жизни, ап. Іаковъ называетъ мужемъ 
двоедушнымъ, т. е. человѣкомъ съ двоящимися мыслями,— 
и этимъ объясняетъ неустроенность таковаго человѣка 
въ жизни (Іак. 1, 8). Мнѣ кажется, что и у нашихъ 
законодателей двоились мысли, отчего и пошла не­
устроенность, хаосъ во всемъ.

Для иллюстраціи этой мысли я могъ бы привести 
не мало примѣровъ, взявъ ихъ только изъ циркуля­
ровъ Министра Внутреннихъ Дѣлъ по вѣроисповѣд­
нымъ вопросамъ, но я здѣсь ограничусь только послѣд­
нимъ циркуляромъ, въ которомъ, напоминая гг. Гене­
ралъ-Губернаторамъ, Губернаторамъ, Областеначаль­
никамъ и Градоначальникамъ о Монаршей милости, даро­
вавшей право отпаденія (зіс!) отъ православной вѣры,— 
о евреяхъ, между прочимъ, говорится слѣдующее: 
„евреи могутъ принимать св. крещеніе лишь съ раз­
рѣшенія Министра Внутреннихъ Дѣлъ". Что это?—



—  155  —

невольно вопрошаемъ мы себя,— даруется свобода 
отпаденія отъ православія и жизнь по велѣніямъ своей 
совѣсти—и въ то же время такой курьезъ: евреямъ 
нельзя креститься безъ разрѣшенія Министра Внутрен­
нихъ Дѣлъ! Здѣсь нѣтъ логики ума, скажутъ мнѣ; но 
зато есть логика жизни и государственной необходи­
мости. Нѣтъ, здѣсь есть нѣчто большее: здѣсь есть 
коррективъ къ заповѣди Божіей! Такъ поняли это про­
стые вѣрою люди. Приведу примѣръ. Приходитъ ко 
мнѣ одинъ старичокъ-священникъ и говоритъ: „Вла­
дыка, читали Вы послѣдній циркуляръ Министра?" 
Говорю: „читалъ. Ну, что же?" Свящ:. „Не замѣтили 
ли Вы, что тамъ есть нѣчто недоумѣнное?" Что же, 
говорю, такое? „Тамъ, говоритъ, исправляютъ самого 
Господа Іисуса Христа. Онъ повелѣлъ крестить всѣ 
народы, не спрашивая разрѣшенія министровъ, а здѣсь 
запрещается крестить евреевъ безъ разрѣшенія Мини­
стра. Вѣдь это какъ то странно!" Да, странно и если 
хотите, болѣе, чѣмъ странно. Ради политики, чтобы 
евреямъ не переходить черезъ черту осѣдлости,— 
запрещать крещеніе безъ разрѣшенія Министра. Не 
честнѣе ли было бы сказать евреямъ: „господа евреи, 
вы себѣ креститесь или нѣтъ, а за черту осѣдлости 
мы васъ не пустимъ". А то вотъ ради политики внесли 
коррективъ къ заповѣди Господней... Другой примѣръ. 
Былъ объявленъ законъ о безусловной свободѣ вѣро­
вать по велѣніямъ своей совѣсти, а чрезъ нѣсколько 
времени вдругъ послѣдовало запрещеніе солдатамъ и 
офицерамъ, пока они на службѣ, слѣдовать велѣніямъ 
своей совѣсти, т. е. переходить въ другія вѣры. Откро­
венно сказать, я рѣшительно ничего не понимаю во 
всѣхъ этихъ дѣйствіяхъ Правительства!..

Гг.—Не забывайте, что Церковь имѣетъ не только 
обязанности къ государству, но еще и права свои.



— 156 —

Нельзя восхищать права Церкви и распоряжаться 
въ ней, какъ заблагоразсудится гг. Министрамъ, Гене­
ралъ- Губернаторамъ, Губернаторамъ, Областеначаль­
никамъ, Градоначальникамъ—до послѣдняго страж­
ника включительно. Нельзя оскорблять св. Церковь 
хотя бы уже потому, что все это отзывается болѣзненно 
въ русскомъ православномъ сердцѣ и можетъ—не сегодня, 
такъ завтра,—не завтра, такъ въ другой какой день— 
повести къ большимъ осложненіямъ для государства. Всѣ 
вѣроисповѣдные законопроекты, какъ вводимые въ 
жизнь безъ участія св. Церкви, безъ ея вѣдома,— 
глубоко оскорбительны для сердца православнаго хри­
стіанина, особенно въ виду ихъ чрезвычайной деклара­
тивности; статьи же законопроекта объ отпаденіи 
дѣтей православныхъ отъ Матери-Церкви и объ отдачѣ 
ихъ въ распоряженіе людей неправославныхъ, и даже 
нехристіанъ,—и прямо возмутительны.

Г г.—Церковь не въ Синодѣ только, и не въ духовномъ 
вѣдомствѣ, возглавляемомъ Оберъ-Прокуроромъ,— Церковь, 
въ своей совокупности, есть мистическое тѣло самого 
Христа Спасителя, Который ее возглавляетъ; ей усвоя- 
ются дѣти чрезъ св. крещеніе и св. причащеніе; чрезъ 
эти таинства они становятся, по выраженію ап. Павла, 
удами Христовыми, т. е. членами Его тѣла (1 Кор. 
12, 27). Какимъ же образомъ можно рѣшиться пра­
вославнымъ людямъ издать законъ, по которому впа­
дающіе въ заблужденіе, ересь и даже въ невѣріе будутъ 
имѣть право отчуждать отъ Матери-Церкви и.Самого 
Христа дѣтей?!. Подумайте только, какой грѣхъ возь­
метъ на себя Правительство, ') имѣющее, согласно

х ) А что,—если понятіе „грѣха“ считается у современныхъ правителей 
отжившимъ, не „правовымъ*4, а „теократическимъ**,—почему и непріемле­
мымъ съ точки зрѣнія, вѣдь, новаю (?) у насъ „правовою государстваа?!. И 
не въ этомъ-ли ключъ къ ларчику всей новой у насъ системы отношеній



157 —

Основнымъ Законамъ, охранять и защищать право­
славную вѣру и догматы православной Церкви, — 
издавая подобный законъ]! Если мы вѣруемъ не по 
Толстовскому ученію, гдѣ всѣ вѣры и всѣхъ временъ 
одинаковы, а по ученію Вселенской православной 
Церкви, что спасеніе только въ ней и нигдѣ въ дру­
гой вѣрѣ,—то можемъ ли мы измѣнить надежду спа­
сенія для дѣтей на ихъ вѣрную гибель внѣ св. Церкви?! 
По моему мнѣнію, нужно прежде потерять христіан­
скій смыслъ, чтобы рѣшиться согласовать такой 
законъ. ') —„Если отвергшійся закона Моисеева, учитъ 
насъ ап. Павелъ въ посланіи къ евреямъ, при двухъ 
или трехъ свидѣтеляхъ наказывается смертію, то сколько 
тягчайшему, думаете, наказанію повиненъ будетъ тотъ, 
кто попираетъ Сына Божія и не почитаетъ за святыню 
кровь завѣта, которою освященъ, и духа благодати оскор­
бляетъ?! Мы знаемъ Того, Кто сказалъ: у Меня отмще­
ніе, Я  воздамъ. И  еще: Господь будетъ судить народъ 
свой; страшно впасть въ руки Бога живаго“ (Евр. 10, 
28 — 31)!.. Кромѣ плотскихъ родителей, по правиламъ 
церковнымъ, каждому дитяти дается еще воспріем­
никъ,—для мальчиковъ отецъ крестный, а для дѣво­
чекъ мать крестная. Они, эти воспріемники, даютъ 
обѣщаніе за крещаемаго младенца—сочетаться Христу 
и отречься отъ діавола и всѣхъ дѣлъ его, быть вѣр­
нымъ чадомъ Церкви Христовой. Вдумайтесь только 
во внутренній смыслъ воспріемничества отъ купели 
крещенія и вы поймете, отъ какихъ важныхъ обязан­
ностей освобождаете вы своимъ закономъ такихъ 
воспріемниковъ, — какое вторженіе совершаете въ

русскихъ ^правителей къ Православной Церкви? Несомнѣнно: да, въ 
этомъ!.. Ред.

О Теряютъ то, чтб имѣютъ. И въ отношеніи „христіанскаго смысла" 
творцамъ новыхъ вѣроисповѣдныхъ законопроектовъ терять нечего!..— Ред.



—  158  —

область, на которую никакая компетенція государства 
не можетъ простираться?! Не цѣлесообразнѣе ли было 
бы съ идеей Церкви, какъ тѣла Христова, и воспріем­
ничества, какъ замѣстительства плотскихъ родителей,— 
отдавать такихъ дѣтей въ христіанскіе пріюты, гдѣ 
бы ихъ воспитывали для царствія Божія въ духѣ 
православной вѣры, воспріятой ими при св. крещеніи, 
или же ихъ воспріемникамъ, обѣщавшимся за нихъ 
при ихъ крещеніи? ').

Что изъ всего этого законопроекта можетъ выйти 
въ конечномъ результатѣ для русскаго государства и 
православной Церкви,—это вѣдомо одному только Богу; 
но, разсуждая по человѣчески и на основаніи слова 
Божія, добра изъ этого ждать нельзя. Вмѣсто мира 
и успокоенія—въ среду народа внесется только вражда 
и озлобленіе, что уже и видимъ на дѣлѣ во многихъ 
мѣстахъ Россіи. Пропаганда іезуитовъ и массоновъ, 
при такой свободѣ совѣсти,—можетъ создать и еще 
большія бѣды въ странѣ *). Будетъ внесенъ религіоз­
ный анархизмъ въ жизнь Россіи, или что то же— 
духовный развратъ, который опаснѣе физическаго. А 
за религіознымъ анархизмомъ—какъ прямое его слѣд­
ствіе— явится и государственный анархизмъ. При­
мѣръ этому представляетъ графъ Л. Толстой: онъ 
началъ религіознымъ, а кончилъ государственнымъ

*) Святой голосъ!.. Но—„голосъ вопіющаго въ пустынѣ“1.. Какое же 
дѣло насаждаемому у насъ новому „Правовому Государству" до интере­
совъ и истины Церкви?!. Не оно даетъ Церкви ей надобное, а отъ Церкви 
оно беретъ все въ порабощеніе своимъ интересамъ,—и горе ослушникамъ: 
не спасетъ ихъ и „свобода совѣсти"!.. — Ред.

2) На счетъ этой опасности „правители* наши спокойны. Есть, вѣдь, 
въ правовомъ государствѣ такъ—называемая „система компромиссовъ41, 
по которой достаточно „не видѣть44 іезуитскихъ монастырей, напримѣръ, на 
Невскомъ просп., достаточно какому-либо правителю подарить икону въ 
такой монастырекъ,—и „борьбы44 какъ не бывало!.. А разъ все снаружи 
спокойно, значитъ: „и бѣды то44 никакой нѣтъ въ странѣ!..—Ред.



— 159

анархизмомъ. *) „Всякому человѣку, мало мальски 
знакомому съ нашей исторіей, пишетъ А. А. Кирѣ- 
евъ, ясно какъ день, что твердая связь между Церковью 
и государствомъ у насъ слабѣетъ; а вѣдь вся' наша 
сила и сосредоточена на этой связи, на ней и осно­
вана. Крѣпка эта связь, — мы первый народъ въ 
мірѣ, слаба она, слабѣемъ и мы, а утратится она 
совершенно,— утратимъ и мы свое міровое значеніе, — 
мы сдѣлаемся никуда негодною страшною матеріальною 
силою". *) Нельзя, выражаясь словами ап. Петра, сво­
бодой прикрывать зло (1 Петр. 2, 16). 8)

Такія дѣла должны рѣшать не государственная 
Дума и Государственный Совѣтъ, а Церковный Все­
россійскій Соборъ, вкупѣ съ Царемъ и представите­
лями отъ Думы и Совѣта, но людьми православными, 
русскими и вѣрующими не въ науку вообще и естество­
знаніе въ частности, но во Христа и Его силу, въ Боже­
ственное откровеніе и св. Церковь, на седми вселенскихъ 
соборахъ утвержденную.

Въ виду всего сказаннаго, я стою за отклоненіе 
этого законопроекта и за передачу, его, какъ и дру­
гихъ подобныхъ, Церковному Собору *). Нельзя служить

О А что, если девизъ современнаго государствованія: „аргёз попз 1е 
<іё1и#еа?.. И не потому ли и Л. Толстой удостоился особыхъ почестей со 
стороны современныхъ „правителей44?!.—Ред.

2) Христіанское чтеніе, ноябрь 1911 г., стр. 1357.
3) Къ глубокому прискорбію, наши „правители44 говорятъ теперь язы­

комъ „Вѣстника Европы44 восьмидесятыхъ годовъ прошлаго столѣтія. Въ 
разгаръ преній по такимъ же вопросамъ въ „Обществѣ любителей духов­
наго просвѣщенія44 въ СП В. въ 1876 г. редакція „Ьѣст. Европы44, снявъ 
покрывало съ своего лица, прямо заявила: „развѣ можно рѣшать подоб­
ные вопросы, ссылаясь на апостольскія посланія44?—Спасибо хотя за откро­
венность!.. —Ред.

4) Какъ извѣстно, Госуд. Совѣтъ призналъ право отпаденія изъ право­
славія въ инославныя исповѣданія, какъ и вообще переходъ изъ одного 
христіанскаго исповѣданія въ другое. Но такъ-какъ Госуд. Дума постано­
вила разрѣшить свободный переходъ и въ нехристіанскія религіи, то была



— 160 —

Богу и мамонѣ, Христу и Веліару, смѣшивать Церковь 
съ идолами (Матѳ. 6 24; 2 Кор. 6, 14— 18).

Примѣчаніе. Что мысль объ одноцѣнности пра­
вославія, раскола, сектантства и другихъ вѣръ 
имѣетъ широкое распространеніе въ публикѣ, 
такъ называемой интеллигенціи,—съ легкой руки 
гр. Л. Н. Толстого,—это можно видѣть изъ слѣ­
дующихъ статей, напечатанныхъ въ издававшемся 
кн. Е. Трубецкимъ журналѣ: „Московскій Ежене­
дѣльникъ" (№ 28). Тамъ есть статья Быстренина, 
въ которой авторъ уравниваетъ не только всѣ 
секты съ православіемъ, но даже ставитъ ихъ 
выше православія, а въ статьѣ Шарапова (тамъ 
же) проводится та мысль, что вѣчное блаженство 
имѣетъ быть удѣломъ даже и тѣхъ, кто и не 
вѣдаетъ Христа. Въ „Московскихъ Вѣдомостяхъ" 
въ статьѣ А. А. Еейдгарда (къ кончинѣ А. А* 
Кирѣева) утверждается, будто бы наше Прави­
тельство дало слово депутаціи отъ сектантовъ 
итти навстрѣчу сектантству въ Россіи, т. е. 
уравновѣшивать въ цѣнности значеніе сектант­
ства и православія *).

Варшавскій Архіеписнопъ Николай.

выдѣлена согласительная (изъ членовъ Думы и Совѣта) комиссія, которая, 
однако, не пришла къ соглашенію въ этомъ кардинальномъ пунктѣ. Почему 
положеніе вещей останется въ прежнемъ видѣ, по указу о вѣротерпимости 
17 Апр. 1905 г., который почти тождественъ съ рѣшеніями Госуд. Совѣта.

в) Дѣйствительность, однако, показала, что дѣло обстоитъ нынѣ несрав­
ненно хуже: цѣнность сектантства поставлена выше вѣковой цѣнности 
Православія и даже вообще цѣнность Православія поставлена подъ боль­
шое сомнѣніе!.. —Ред.



— 161 —

Взглядъ инородцевъ на законодательство по 
дѣламъ вѣры въ Россіи ‘).

Миссіонеръ финнъ Гойеръ, путешествовавшій по Фин­
ляндіи въ октябрѣ 1908 г., съ цѣлію ознакомленія 
финскаго общества съ „евангелическимъ" дѣломъ въ 
Россіи и сбора средствъ для поддержанія этого дѣла, 
прочиталъ въ Гельсингфорсѣ нѣсколько лекцій.

Въ основу своихъ лекцій онъ положилъ текстъ изъ 
пр. Исаіи 55 гл. 10— 13 ст. Указавъ сначала, какъ 
трудно было допустить возможность „евангелическаго" 
дѣла въ Россіи, онъ изобразилъ потомъ обширную 
территоріальную область Имперіи съ ея 140 милліон­
нымъ населеніемъ, среди котораго много —де людей, 
совсѣмъ не слыхавшихъ евангелія Іисуса. Россію, по 
его словамъ, нельзя считать и христіанской страной, 
такъ какъ обряды православной церкви суть не что 
иное, какъ „смѣсь магометанства, іудейства, язычества 
и только отчасти христіанства"!.. Однако, не смотря 
на то, что ученіе Русской Церкви представляетъ—де 
такую смѣсь разныхъ элементовъ, совершенно чуждыхъ 
„чистому христіанству", оно, по словамъ Гойера, 
„завоевало извѣстныя симпатіи и въ протестантскихъ 
странахъ. Такъ, до 300 тысячъ протестантовъ въ разное 
время обратилось къ Русской церкви. Но обратно изъ 
нея никто не могъ выйти,— это было невозможнымъ и 
запрещалось до послѣдняго времени. Если бы танъ продол­
жалось и дальше, съ ужасомъ говорилъ Гойеръ, то Русская 
Церковь присоединила бы къ себѣ и нашу Финляндію и

*) Свѣдѣнія заимствованы изъ финлянд. газеты „Коіітаа" за 1908 г. 
№№ 123 и 124.

ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. 11



— 162 —

другія сосѣднія страны. Теперь время пробудиться, чтобы 
не подпасть этой опасности. Не секретъ, конечно, что 
Россія старается растворить въ себѣ всѣхъ сосѣдей. "

Съ другой стороны, говорилъ Гойеръ, магометанство 
одерживаетъ побѣды на Руси и даже въ коренныхъ вла­
дѣніяхъ. Въ Россіи живетъ немало племенъ, родствен­
ныхъ намъ финнамъ, среди которыхъ магометанство 
особенно заявляетъ о себѣ. Но бываютъ и такіе случаи, 
что обращаются прямо въ язычество,—-такъ до 50 
семействъ потребовали себѣ выхода изъ Русской церкви 
въ самое грубое язычество. Случаются переходы и въ 
іудейство.

Такимъ образомъ, говорилъ Гойеръ,—изъ Россіи 
намъ угрожаетъ не только русская вѣра, іудейство и 
магометанство, но и грубое язычество. Далѣе ораторъ 
примѣрами современнаго одичанія Сиріи, Арменіи и 
Византіи, гдѣ нѣкогда миссіонерская работа кипѣла 
не менѣе, чѣмъ теперь въ Финляндіи, старался 
убѣдить слушателей, что и финнамъ предстоитъ испить 
эту горькую чашу ,.одичанія подъ чужимъ (русскимъ) 
игомъ", если во время они не исправятся и не возь­
мутся за работу.

Что же намъ дѣлать?—спрашивалъ своихъ слуша­
телей Гойеръ. И отвѣчалъ: „исполнять свой долгъ, 
т. е. нести евангеліе въ Россію. Приведенный текстъ 
изъ Исаіи—превосходный миссіонерскій текстъ,— онъ 
убѣждаетъ насъ, что слово Господне не возвращается 
пустымъ, но производитъ свое дѣйствіе. Въ этомъ для 
насъ твердая надежда, что и наше дѣло не будетъ 
въ Россіи безплоднымъ, но кипарисы вырастутъ тамъ 
вмѣсто тернія и мирты вмѣсто крапивы, какъ образно 
говоритъ и пророкъ".

„Намъ слѣдуетъ, заявилъ Гойеръ, проповѣдывать 
крестовый походъ въ Россію, не такой, конечно, походъ,



—  163  -

въ который отправляются съ оружіемъ въ рукахъ,- 
мы понесемъ въ Россію мирную вѣсть на ея счастіе 
и обновленіе. Путь Царя, путь Христа на Востокъ— 
въ сердце магометанства и въ Китай—сердце язы­
чества идетъ чрезъ Россію. Пожелаемъ ли мы воору­
житься мечемъ слова противъ угрожающей намъ съ 
Востока опасности? Если не сдѣлаемъ этого, то будемъ 
виновны предъ судомъ Божіимъ. Нести евангеліе въ 
Россію—дѣло Божіе; несомнѣнно, оно будетъ осущест­
вляться и чрезъ другихъ, но мы тогда не получимъ 
благословенія.

„Теперь въ Россіи времена измѣнились: разрѣшается 
свободно проповѣдывать евангеліе! Его—Гойера упро­
сили евангелическіе христіане изъ русскихъ спуте- 
шествовать въ Европу для возбужденія сочувствія къ 
евангелической миссіи въ Россіи. Онъ побывалъ во 
многихъ западныхъ странахъ, гдѣ имѣются уже неболь­
шіе комитеты. Миссіонерская работа начата и въ Мос­
тѣ, на что средства поступаютъ изъ трехъ западныхъ 
странъ. И финны могутъ теперь принести свою лепту 
на это дѣло“.

Нужны ли комментаріи къ столь ясно высказан­
ному Гойеромъ взгляду на старую и новую вѣроиспо­
вѣдную систему въ Россіи?!. Не ясно ли, что разор­
ванная нынѣ русскимъ государствомъ вѣковая цѣпь 
единенія съ Православною Церковью бьетъ однимъ 
концомъ гіо Церкви, а другимъ по Государству!.. И 
Церковь, какъ Божественное учрежденіе, конечно, 
устоитъ,—если не въ Россіи, то въ другой странѣ, 
если не въ милліонахъ чадъ, то въ тысячахъ,— но 
Государство,—это строеніе рукъ человѣческихъ, коль 
скоро оно отрѣшается отъ санкціи Церкви, - обяза­
тельно впадетъ въ анархію мысли, принциповъ, жи-

і і *



—  164  —

зни,—и не сегодня—завтра, не завтра—послѣ завтра, но, 
несомнѣнно, рухнетъ. А Русское Государство, бази­
рующееся исключительно на православности рус­
скихъ подданныхъ, порвавъ связь съ Православною 
Церковью, несомнѣнно, станетъ добычею множества 
населяющихъ его иновѣрныхъ и инославныхъ ино­
родцевъ, которые,подъ кровомъ новыхъ вѣроисповѣд­
ныхъ законовъ, какъ черные вороны, подобно Гой- 
еру, уже слетаются и другихъ сзываютъ на дѣлежъ 
добычи.

Департаментъ духовныхъ дѣлъ иностранныхъ
исповѣданій.

Несомнѣнно департаментъ духовныхъ дѣлъ ино­
странныхъ . исповѣданій въ настоящее время радикаль­
наго ниспроверженія старой вѣроисповѣдной системы 
Русскаго Государства и замѣны ея новою играетъ 
доминирующую роль на сценѣ государственной жизни 
Россіи. Ни для кого не секретъ, что названный де­
партаментъ внесъ своею работою такую смуту, та­
кой хаосъ въ жизнь и положеніе Православной Цер­
кви въ Россіи, что худшаго ожидать-то и нечего!.. Сво­
ими вѣроисповѣдными законопроектами, сданными въ 
Государственную Думу, онъ проложилъ дорогу къ 
полному сокрушенію первенства и господства Пра­
вославной Церкви въ Россіи, къ полному порабоще­
нію ея свѣтскою правительственною властью. И сему 
да не воспрекословитъ никто, ибо за доказатель­
ствами нечего ходить далеко, — довольно хотя бѣгло 
просмотрѣть означенные законопроекты, довольно



—  1 6 5 -

вспомнить, что эти законопроекты прямо говорятъ, 
что они осуществляютъ семь основныхъ положеній 
о „свободѣ совѣсти", выработанныхъ архи-революціон- 
ною первою думою, почему и число внесенныхъ де­
партаментомъ въ думу законопроектовъ также семь!..

Но это только одна сторона дѣла. Бѣда не въ томъ 
только, что департаментъ спѣшно и настойчиво ли­
квидируетъ въ государствѣ первенство Православной 
Церкви, нисколько не церемонясь даже съ „Основ­
ными Законами" Имперіи!.. Другая, не менѣе гроз­
ная для Россіи бѣда въ томъ, что тотъ-же департа­
ментъ за послѣдніе годы, особенно со времени всту­
пленія на постъ директора департамента г. Харузина,— 
нынѣ уже товарища министра внутрен. дѣлъ, — 
также спѣшно и настойчиво, часто вопреки дѣйствую­
щимъ законамъ, сталъ организовывать и укрѣплять 
многочисленныя секты, насквозь пропитанныя враж­
дою къ православію. Въ этомъ направленіи стали 
издаваться безчисленные циркуляры, разъясненія, 
указанія и пр... Въ этомъ направленіи стали пре­
вратно истолковываться законы, а часто и просто, 
ничтоже сумняся, отмѣняться въ жизни.

Нашъ давно уже протестующій противъ этого го­
лосъ нѣкоторые считали неправильнымъ, а другіе 
даже вреднымъ, такъ какъ „критика-де распоряженій 
власти деморализуетъ народъ въ его послушаніи вла­
стямъ"... Но мы первымъ всегда отвѣчали неопро­
вержимыми документами... А вторымъ говорили и го­
воримъ, что критика незаконныхъ распоряженій вла­
сти является самымъ лучшимъ средствомъ къ наса­
жденію въ странѣ уваженія къ законамъ, коимъ обя­
заны подчиняться всѣ — и властители, и законода­
тели!.. Если же законы явно нарушаются самими 
правителями, то воцаряется въ странѣ анархія,



— 166 —

получается царство силы надъ правомъ, а отсюда не* 
далеко до роковыхъ катастрофъ. Еще Екатерина ІІ-я 
сказала,—и это едва ли не лучшее украшеніе ея цар­
ствованія: „для свободы нужно, чтобы одинъ гражданинъ 
не могъ бояться другого, но боялись бы всѣ однихъ зако- 
новъ“ (ст. 39-я „Наказа")!.. И, по долгу истиннаго, 
нелицемѣрнаго вѣрноподданничества, каждый гражда­
нинъ земли русской долженъ блюсти силу законовъ и 
ими оцѣнивать всякое административное усмотрѣніе. 
А иначе мы попадемъ во власть „калифовъ на часъ", 
и станетъ страна игралищемъ личныхъ каждаго пра­
вителя страстей.

Въ самомъ дѣлѣ, развѣ можно согласиться съ вы­
шеуказанною нами дѣятельностью департамента ду­
ховныхъ дѣлъ? Развѣ эта дѣятельность не пошла въ 
разрѣзъ уже не только съ благомъ Православной 
Церкви, но одновременно и съ благополучіемъ Госу­
дарства?—Правда, раздаются и иные голоса. Но это 
голоса или оцѣнщиковъ, явно алчущихъ, какою бы 
то ни было цѣною, „государственнаго пирога", или 
же такихъ оцѣнщиковъ, которые жаждутъ крушенія 
всѣхъ историческихъ основъ, а не только религіоз­
ной, Русскаго Государства. И вотъ эта-то послѣдняго 
рода оцѣнка и должна заслуживать особеннаго вни­
манія, потому что въ ней, какъ въ зеркалѣ, точно 
отражается настоящая цѣнность дѣятельности депар­
тамента духовныхъ дѣлъ иностранныхъ исповѣданій.

Извѣстно, что сектантъ г. Прохановъ играетъ роль 
въ русскомъ сектантствѣ не только литературнаго 
„короля" и идейнаго объединителя сектантовъ, но и 
является главнымъ посредникомъ въ дѣлѣ сношеній 
нашего сектантства съ заграничнымъ и закабаленія 
его заграничному крайнему простестантству. Понятно, 
что г. Проханову болѣе', чѣмъ кому другому изъ



—  167  —

міра сектантства, видна и понятна дѣятельность де­
партамента духовныхъ дѣлъ иностранныхъ исповѣда­
ній. Какъ же онъ отзывается о ней?

—„Для правовой и религіозной жизни нововѣрія (?!. т. е. 
всѣхъ сектъ), пишетъ г. Прохановъ, департаментъ духовныхъ 
дѣль иностранныхъ исповѣданій въ настоящее время имѣетъ 
особо важное значеніе... Правда, самое названіе: „иностранныя 
исповѣданія14 не совсѣмъ подходитъ къ старообрядчеству и сек­
тантству; вѣроятно, въ будущемъ департаментъ получитъ болѣе 
общее наименованіе: „Департаментъ Духовныхъ Дѣлъ44 (конеч­
но, въ томъ числѣ и православныхъ?!.), что, несомнѣнно, будетъ 
болѣе пріятно звучать для уха старообрядцевъ и сектантовъ 
(очевидно, у департамента только и дѣла, чтобы „болѣе прі­
ятно звучать для уха сектантовъ44?!.). Болѣе двухъ лѣтъ 
деи. духовн. дѣлъ находился подъ руководствомъ дирек­
тора его въ должности гофмейстера А. Н. Харузина. Пред­
ставители старообрядчества и сектантства, которымъ при­
ходилось имѣть дѣла въ деп. духовн. дѣлъ ин. исп. за это 
время, сохранятъ о А. Н. Харузинѣ наилучшія воспомина­
нія ... Нововѣріе и старообрядчество не были организованы... И 
мы не преувеличимъ, если скажемъ, что подъ руководствомъ 
А. Н. Харузина сдѣлана была огромная работа по изученію •) и 
организаціи нововѣрія и старообрядчества44...

И вотъ за эту работу „по изученію (недаромъ на Москов­
скомъ судебномъ процессѣ объ адвентистѣ Вильдгрубе 
защита его ссылалась на „изученіе* (брошюру) адвентизма- 
департаментомъ!) и организаціи нововѣрія44 г. Прохановъ заявля­
етъ: „многіе представители нововѣрія и старообрядчества оставятъ 
прекрасныя воспоминанія о А. М. Харузинѣ, какъ о бывшемъ ди­
ректорѣ департ. дух. дѣлъ ин. исп.44!..**).—

Не правда-ли: печальный для православнаго сердца 
отзывъ о русскомъ государственномъ дѣятелѣ?! За  
то,—безусловно справедливый!.. Такъ, значитъ, правы- 
же и мы, когда все время именно съ этой точки 
зрѣнія, организаціи и оснащенія разныхъ сектъ, —

*) Это-то двѣ жалкихъ и весьма тенденціозныхъ брошюрки о баптизмѣ 
и адвентизмѣ?!.

•*) Особый шрифтъ нашъ.



—  168  —

критиковали дѣятельность г. Харузина. И впредь мы, 
не взирая на лица, будемъ держаться той же цѣли,— 
т. е. нелицемѣрнаго служенія правдѣ, вѣрѣ право­
славной и православному Царю и родинѣ, когда бу­
демъ касаться, вынуждаемые къ тому, дѣятельности 
государственныхъ мужей. Мы непоколебимо увѣрены, 
что Державною Волею всѣ призваны выполнять не 
свою волю и тѣмъ болѣе не свои прихоти, а лишь 
начертанныя въ законахъ ясныя и точныя повелѣ- 
нія, согласованныя съ вѣрованіемъ первенствующей 
въ Россіи Православной Церкви. И каждый государ­
ственный мужъ долженъ вѣдать, что онъ призванъ 
быть не милымъ сердцу разныхъ отщепенцевъ отъ 
государственной души — святой вѣры православной, 
а только милымъ сердцу православныхъ сыновъ Рос­
сіи. Быть же милымъ сердцу всѣхъ—это черта „по­
литиканства", но не государственнаго мужа. А разъ 
„политиканство" обуяетъ правителей, страна неуклон­
но пойдетъ по пути къ роковой катастрофѣ. Таковъ 
приговоръ нелицепріятнаго суда исторіи!..

И. А—скій.

Г і  Т і |  Г і |  Т і І  1



Церковная хроника.
Юбилей проФ. А. И. Введенскаго.

22-го января с. г. Московская Дух. Академія чествовала 
проф. А. И. Введенскаго, по поводу 25-лѣтія его ученой 
дѣятельности. Послѣ торжественнаго молебна съ многолѣті­
емъ юбиляру, профессора и студенты, во главѣ съ преосвя­
щеннымъ ректоромъ, пригласили юбиляра въ академическій 
залъ. Здѣсь отъ лица профессоровъ академіи юбиляра при­
вѣтствовалъ проф. С. С. Глаголевъ: „немного,—сказалъ онъ 
между прочимъ,—теперь имѣется мѣстъ на земномъ шарѣ, 
гдѣ бы существовали философскія школы. Московская Ака­
демія—одно изъ такихъ счастливыхъ мѣстъ. Я сравнилъ бы 
ее съ существовавшею когда-та школой Сенъ Виктора въ 
Парижѣ. Въ католическихъ школахъ Запада теперь препо­
дается философія Ѳомы Аквинскаго. Я высоко цѣню этого 
великаго мыслителя, блестяще суммировавшаго въ своей 
короткой жизни то, что было сдѣлано философіей до него, 
и освѣтившаго эту философію богословскимъ свѣтомъ. Но 
за всѣмъ тѣмъ я не завидую Западу. На Руси въ духов­
ныхъ школахъ, я знаю, преподается философія Голубинска­
го, Кудрявцева и Введенскаго. Она даетъ то единое, кото­
рое—на потребу. Она представляется мнѣ тою лѣстницей, 
которую Іаковъ видѣлъ во снѣ,—лѣстницей, которая ведетъ 
отъ земли къ небу. Академическая философская аудиторія— 
аудиторія Алексѣя Ивановича, это притворъ, ведущій въ 
храмъ...

Гейне въ предисловіи къ изданію своихъ пѣсенъ говорилъ: 
„когда я писалъ эти пѣсни, я чувствовалъ надъ собой какъ- 
бы трепетанье крыльевъ птицъ. Когда я сказалъ объ этомъ 
моимъ друзьямъ, берлинскимъ молодымъ поэтамъ, они взгля­
нули на меня съ очень страннымъ выраженіемъ лица и еди-



—  170 —

ногласно стали увѣрять, что съ ними не случалось ничего 
подобнаго". Я болѣе счастливъ, чѣмъ Гейне. Когда я читалъ 
и перечитывалъ ваши книги, дорогой А. И.,—Вѣру въ Бога, 
Философію въ современной Германіи и Франціи, Религіозное 
сознаніе язычества, Религію Индіи,—когда я читалъ и пере­
читывалъ эти книги, я чувствовалъ надъ собой тоже какъ 
бы трепетанье крыльевъ птицы. Когда-же я говорилъ объ 
этомъ моимъ друзьямъ, юнымъ профессорамъ и питомцамъ 
Академіи, они единогласно увѣряли меня, что испытывали 
то же самое... Вы поднимали и поднимаете насъ отъ земли 
къ небу...

Назадъ тому нѣсколько лѣтъ я въ одно изъ моихъ стран­
ствованій ѣхалъ въ вагонѣ съ нѣмцами изъ Кенигсберга. 
Нѣмцы сказали мнѣ, что ихъ городъ зовутъ сііѳ Зіасіі сіег 
Кеіпеп ѴегпипГі—городомъ чистаго разума. Да, кенигсбержцы 
имѣютъ право на это имя. Но, думается мнѣ, и Сергіевъ- 
Посадъ должно назвать городомъ вѣрующаго разума. Здѣсь, 
въ тиши студенческихъ и профессорскихъ келлій, работа­
етъ разумъ, водимый вѣрой. И вы, А. И., теперь являетесь 
руководителемъ, управляющимъ этой работой.

Вчера были у насъ англійскіе гости. Одна англичанка 
спросила у меня: какъ давно существуетъ нашъ монастырь? 
Я сказалъ: нѣсколько болѣе 500 лѣтъ.—Оксфордъ и Кем­
бриджъ насчитываютъ большее число столѣтій... Но—пусть! 
Мы живемъ и надѣемся жить въ будущемъ. Пока въ Ака­
деміи есть Введенскіе, она будетъ расти.

„Ѵіѵаі Асайешіа! Ѵіѵаі \Ѵ\ѵеі1епзку“!..

Послѣ привѣтствія проф. Глаголева, преосвященный ректоръ 
Академіи благословилъ юбиляра иконою иреп. Сергія вели­
колѣпной художественной работы съ надписью: „Глубоко­
уважаемому А. И. Введенскому—академическіе сослуживцы, 
высоко цѣнящіе его плодотворное 25-лѣтнее служеніе Моск. 
Дух. Академіи и наукѣ".

Далѣе слѣдовали привѣтствія: доц. академіи свящ. П. А. 
Флоренскаго, студентовъ академіи, настоятеля Сербскаго 
подворья въ Москвѣ, вручившаго юбиляру портретъ Серб­
скаго митрополита съ особымъ отъ послѣдняго привѣтомъ,— 
затѣмъ, отъ духовнаго Собора Троице-Сергіевой Лавры, отъ 
редакцій газетъ и журналовъ, отъ многихъ'почитателей и дру-



—  171 —

гихъ лицъ и учрежденій. Изъ Петербурга привѣтствовали 
юбиляра: Московскій Митрополитъ Владиміръ, епископъ Ни­
конъ Вологодскій и др. духовныя лица.

Отъ редакціи.—Редакція „Голоса Церкви” съ своей стороны 
съ особенною сердечностью привѣтствуетъ глубокочтимаго 
юбиляра-проф. А. И. Введенскаго. 25-ть лѣтъ стоялъ онъ на бод­
рой и неизмѣнной стражѣ завѣтныхъ святынь Русской Земли!.. 
Многіе близъ него мѣнялись, шатались, послушные моднымъ 
теченіямъ мысли и жизни... Многіе преступно забывали, къ 
чему они призваны и чего ждали отъ нихъ Церковь и Ро­
дина!.. А онъ шелъ къ завѣтной цѣли неуклонно, не льстя 
толпѣ, не продавая исконныхъ русскихъ идеаловъ врагамъ 
Церкви и Родины!.. Много вышло птенцовъ изъ его фило­
софскаго гнѣзда и съ тѣмъ же закаломъ! И за это: да по­
дастъ ему Господь многія лѣта здравствовать на благо Цер­
кви и во украшеніе родной ему Московской Духовной Ака­
деміи!..

Г л *



Политическое обозрѣніе.
I.

На политическомъ горизонтѣ.
На политическомъ горизонтѣ повсюду свирѣпствуетъ крова­

вый Марсъ. Легендарно „недвижный" Китай объятъ военнымъ 
пожарищемъ. Съ чисто сказочной быстротой рухнулъ въ 
немъ уходящій въ глубь сѣдыхъ вѣковъ государственный 
строй. 5 февраля манджурско-дайцинская династія отреклась 
отъ своихъ верховныхъ правъ и монархія смѣнилась респуб­
ликой, во главѣ съ президентомъ Юаншикаемъ!.. Отъ абсолют­
ной монархіи сразу къ республикѣ... Какой скачокъ!.. Только 
надолго-ли?.. Въ силу личныхъ счетовъ и ненависти къ 
дайцинской династіи и вообще къ манджурамъ, китайцы 
рушили самый принципъ монархической государственности 
и, замѣнивъ его республиканскимъ, обрекли Китай на жерт­
ву внутреннихъ политическихъ страстей и несомнѣннаго 
безвластья, которое присуще самой природѣ республикан­
скаго строя. Персія съ своимъ меджилисомъ, Турція съ 
своими младотурками, Франція съ своимъ конвульсивнымъ 
парламентомъ, Англія съ своими вѣчно мятущимися палата­
ми, С. Америка и прочія, ставшія на путь республиканскаго 
строя, страны уже достаточно охладили любовный пылъ 
политическихъ проектомановъ къ республикѣ, какъ якобы 
панацеѣ отъ всѣхъ золъ соціальной жизни. Однако, Китай 
пожелалъ и самъ испить горькую чашу до-дна. И вотъ онъ 
сейчасъ во власти международной брани. Отдѣльныя въ немъ 
народности стали въ положеніе борющихся съ нимъ еторонъ. 
Среди самихъ китайцевъ царитъ расколъ. Спѣшная ломка 
республиканскими „калифами на часъ" народнаго быта, введе­
ніе европейскаго календаря и т. п. мѣры подогрѣваютъ смуту. 
Во что она выльется,—покажетъ недалекое будущее. И не ока-



—  173  —

жется ли правъ престарѣлый намѣстникъ Манджуріи Чжао— 
эръ—сюнь, который рѣшительно отъ лица всей Манчжуріи 
заявилъ: „ни мѣстный совѣщательный комитетъ, ни общест­
венныя организаціи, ни войска Манчжуріи не согласны на 
введеніе республиканскаго строя. Поэтому, если правитель­
ство легкомысленно согласится на удовлетвореніе требованій 
республиканцевъ, то Манчжурія объявитъ себя независимой... 
Что же касается членовъ императорской фамиліи, то они 
должны умереть за династію, но никакъ не склонять 
верховной власти къ отреченію отъ своихъ правъ\..“ Итоги 
всей этой смуты будутъ подведены скоро... Но только под­
ведетъ ихъ не Китай!.. Однако, къ сожалѣнію, наша дипло­
матія опять играетъ „на благородство!..* Монголія, издавна 
тяготѣющая къ Россіи, объявила себя независимой отъ Китая 
и обратилась къ намъ за помощью. Но мы отказали!.. А тѣмъ 
временемъ Японія предложила Монголіи выгодный заемъ!.. 
Итогъ Китайской смуты подводится...

Въ Персіи та-же политическая драма близится, очевидно, 
къ концу. Полное разочарованіе парламентскимъ строемъ 
расчистило дорогу къ возвращенію изгнаннаго шаха Моха­
меда-Али. Недавно, 25 января шахскія войска разбили войско 
новаго правительства, что повсюду въ пародѣ вызвало эн­
тузіазмъ, ярко проявившійся въ разныхъ оваціяхъ возвра­
щающемуся шаху. Однако, народъ боится вмѣшательства 
Англіи, которая является главною виновницею изгнанія шаха. 
Надежды на Россію плохи. А между тѣмъ намъ необходимо 
настоять на невмѣшательствѣ державъ въ Персидскія дѣла, 
такъ-какъ иначе вмѣсто дружественнаго намъ шаха, а съ 
нимъ и Персіи, мы получимъ на персидской территоріи но­
выхъ властителей—англичанъ и, отчасти, турокъ. И тѣ и 
другіе уже осѣли на персидской землѣ, въ ожиданіи раздѣла 
Персіи. И, несомнѣнно, здѣсь Турція, при поддержкѣ Англіи 
и другихъ державъ, ищетъ себѣ компенсаціи за Триполи, въ 
зависимость отъ чего и поставленъ ею вопросъ объ окончаніи 
войны съ Италіею. Словомъ, въ ущербъ Россіи Англія и другія 
державы намѣреваются вознаградить Турцію и облагодѣтель- 
ствовать Италію, конечно, и для себя не безвозмездно. Такъ, 
въ Англійской палатѣ общинъ Грей отъ министерства ино­
странныхъ дѣлъ уже заявилъ, что есть надежда на заключе-



—  174  —

ніе въ Англіи для Персіи крупнаго займа!.. Но, съ цѣлью 
скрыть отъ Россіи настоящій грозный для нея смыслъ этого 
заявленія, Грей съ паѳосомъ въ палатѣ общинъ защищалъ 
образъ дѣйствій Россіи по временной оккупаціи ею сѣвера 
Персіи. Очевидно, Грей хорошо изучилъ маниловскую натуру 
нашей дипломатіи... Такъ то рѣшается на заграничномъ 
политическомъ горизонтѣ Персидскій вопросъ.

Въ зависимости отъ рѣшенія этого вопроса, несомнѣнно, 
стоитъ и послѣднее категорическое заявленіе Турецкаго 
парламента, что Турція будетъ продолжать войну съ Италіей 
и никогда не согласится признать аннексію Триполи. Конеч­
но, на дипломатическомъ языкѣ это означаетъ требованіе 
Турціи дать ей поскорѣе компенсацію въ Персіи, о чемъ и 
старается особенно Англія, въ надеждѣ матеріально закаба­
лить Турцію въ Персіи, и, при содѣйствіи Турціи, отмежевать 
себѣ львиную долю Персіи.

А мы, русскіе, тѣмъ часомъ создаемъ шумиху вокругъ 
такъ сказать „американскаго вопроса". Видите-ли: американ­
скіе жиды, въ цѣляхъ добиться безпрепятственнаго въѣзда 
въ Россію и уничтожить всѣ ограниченія въ правахъ для 
русскихъ евреевъ, толкнули С. Америку на путь расторженія 
трактата о торговлѣ и мореплаваніи, заключеннаго между 
Россіей и С. Америкой въ 1832 г. И вотъ пресловутые рус­
скіе „націоналисты", отринувшіе православную вѣру въ 
качествѣ фундамента русской національности, подняли въ 
Петербургѣ на своемъ митингѣ 9 февраля такой вой, предъ 
которымъ всѣ вопросы первостепенной политической важно­
сти должны-де отойти на задній планъ!.. Правда, на повѣрку 
оказалось, что названный трактатъ былъ полезенъ только 
для С. Америки и что онъ ежегодно обиралъ Россію на 50 
милліоновъ,—но „націоналисты", сами сознавшись въ этомъ, 
однако, раздули это дѣло, мечтая прорекламировать себя на 
всю Русь, въ цѣляхъ предвыборной агитаціи на предстоя­
щихъ выборахъ въ Думу. Теперь, по крайней мѣрѣ, никто 
не скажетъ, что не слышалъ о „націоналистахъ"!.. Такъ то 
у насъ „общественное мнѣніе" является игрушкою въ рукахъ 
разныхъ политикановъ, которые меньше всего радѣютъ о 
благѣ народа и величіи Россіи.



—  175  —

II.

Англійскіе гости.
Въ истекшемъ мѣсяцѣ январѣ къ намъ въ Россію пожало­

вали англійскіе гости. Однако, это—не просто „гости", а 
представители англійскаго парламента и общественныхъ орга­
низацій Англіи. Понятно, что съ такимъ характеромъ они 
должны были пройти англійскій государственный фильтръ. 
Въ оффиціально утвержденный списокъ вошли:

1) Спикеръ палаты общинъ Джемсъ Лоутеръ.
Епископы англиканской церкви:
2) епископъ уэкфильдскій;
3) епископъ бандгорскій;
4) епископъ экстерскій;
5) епископъ оссорскій.
Члены палаты лордовъ:
6) лордъ Эмфтиль (консерваторъ), бывшій вице-король 

Индіи, членъ русско англійскаго комитета въ Лондонѣ;
7) лордъ Уэрдель (радикалъ), предсѣдатель британской 

группы междупарламентскаго союза, предсѣдатель комитета 
по пріему членовъ русскихъ законосоставитѳльныхъ палатъ 
въ 1909 году;

8) Чэильзморъ.
Члены палаты общины
9) лордъ Чарльзъ Бересфордъ (консерваторъ):
10) лордъ Гью Сессиль (консерваторъ), сынъ маркиза Селс- 

бери, видный членъ палаты общинъ и знатокъ церковныхъ 
вопросовъ и народнаго образованія;

11) Артуръ Стэнли (консерваторъ), былъ секретаремъ пер­
ваго министра Бальфура;

12) Пиль (уніонистъ), внукъ сера Роберта Пиля;
13) Макъ Кларенъ (либералъ), владѣлецъ желѣзодѣлатель­

наго и кораблестроительнаго завода;
14) Бичемъ (либералъ);
15) сэръ Арбель Спайсеръ (либералъ), въ качествѣ пред­

сѣдателя англійской торговой палаты принималъ нашихъ 
депутатовъ въ 1909 году; глава торговаго дома Спайсеръ;

16) полковникъ Іеттъ (консерваторъ);



—  176 —

17) Гарольдъ Беккеръ (либералъ), авторъ оффиціальнаго 
текста хрестоматіи о новой территоріальной арміи;

18) Джорджъ Ллойдъ.
Представители арміи:
19) генералъ Вольфъ Муррей;
20) генералъ Бигонъ.
Представители науки:
21) сэръ Рональдъ Россъ, лауреатъ нобелевской преміи, 

открылъ распространителя маляріи.
Представители промышленности:
22) Вилльямъ Матеръ, крупный промышленный дѣятель, 

горячій приверженецъ Россіи, посѣтившій ее болѣе 20 разъ, 
предсѣдатель школы для изученія Россіи;

23) Гербертъ Триттонъ, предсѣдатель индоевропейской 
телеграфной линіи, товарищъ предсѣдателя лондонской тор­
говой палаты, неоднократно бывалъ въ Россіи;

24) Дрэджъ—знатокъ Россіи, былъ студентомъ москов­
скаго университета;

25) Гербертъ Джибсъ—крупный промышленникъ и финан­
совый дѣятель.

Представители науки и печати:
26) сэръ Дональдъ Мэкензи Уоллесъ, состоялъ при Особѣ 

Государя Императора въ 1891 и 1899 гг., выдающійся зна­
токъ Россіи, авторъ многочисленныхъ трудовъ о ней;

27) Бирбекъ—мировой судья, археологъ, писалъ по во­
просамъ православной церкви, помѣщалъ статьи въ рус­
скихъ журналахъ;

28) Валентинъ Чирроль, извѣстный изслѣдователь Даль­
няго и Ближняго Востока, выдающійся англійскій журна­
листъ, политическій редакторъ „Тіпіез".

29) Морисъ Бэрингъ, извѣстный писатель, знатокъ рус­
ской литературы.

Секретари делегаціи:
30) профессоръ Пэрсъ;
31) Кадоганъ, секретарь спикера.
Какъ видимъ, составъ делегаціи довольно почтенный. И, 

что особенно важно, англичане употребили всѣ усилія, что­
бы эта делегація не была самочиннымъ сборищемъ, а оффи­
ціально была бы правомочна представительствовать Англію 
въ совокупности всѣхъ главныхъ функцій ея государствен-



—  177 —

ной жизни. Все это свидѣтельствуетъ о чувствѣ дисципли­
нированности англичанъ и объ ихъ закономѣрности.

Но какъ все это, къ нашему стыду, не подходитъ къ 
намъ! Какая огромная разница между поѣздкой къ намъ 
англичанъ и поѣздкою въ Англію нашихъ думско-совѣт­
скихъ депутатовъ!.. Кажется, трудно найти даже тѣнь ма­
лѣйшаго сходства,—такъ все діаметрально противуположно! 
И невольно думаешь, что англичане своимъ пріѣздомъ да­
ютъ намъ яркій урокъ дисциплины и законности!..

Но почему все это такъ? Да очень просто. Цѣль поѣздки 
англичанъ къ намъ и нашихъ депутатовъ къ нимъ—совер­
шенно разная. Англичане ѣдутъ къ намъ съ чувствомъ сво­
его достоинства, съ крѣпкимъ закаломъ своей національно­
сти,—не „ зоологической “, измышленной у насъ въ кабинетѣ 
съ претензіями на мудрость изъ „книги профессорскихъ 
отупѣній",—а національности, одухотворенной преданіями 
своей старины, въ которую каждый англичанинъ вросъ, какъ 
кряжистый дубъ въ землю. Почему у нихъ и намека нѣтъ 
на желаніе поучиться у насъ. Они ѣдутъ не какъ ученики, 
а какъ учители.

Откуда-же такое отношеніе?—Отъ насъ самихъ. Мы все 
время за границу выбрасываемъ такъ сказать грязную пѣну 
волнъ нашей политической жизни. Все, что только оплевы­
вало русскую. самобытность, что только варварски топтало 
въ грязь нашъ собственный духовный обликъ и навязывало 
намъ, подъ видомъ „благодѣтельныхъ реформъ", западно­
европейскую гниль,—являлось за границу въ плащѣ „насто­
ящихъ русскихъ людей"!.. И если за границей по этимъ 
людямъ судили о насъ, то развѣ не мы въ этомъ виноваты?.. 
Если за границей, когда сталкивались даже съ нашими го­
сударственными дѣятелями, видѣли въ нихъ никого дру­
гого, какъ „попугаевъ" западно-европейской мысли, жизни 
и пр., если все русское за границей являлось „непомнящимъ 
родства Иваномъ", то какъ-же можно расчитывать на ува­
женіе къ намъ за границей?!. Кто не уважаетъ себя, того 
не будутъ уважать и друггеі..

И развѣ поѣздка нашихъ депутатовъ въ Англію не была 
сплошною шалостью ребятишекъ предъ своими учителями! 
Развѣ поведеніе ихъ въ Англіи не было стремленіемъ все 
перенять у англичанъ и безъ малѣйшей критики переса-

12ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ.



—  178  —

дить на русскую почву!.. Вѣдь мы, въ лицѣ нашей „объевро- 
пеившейся" интеллигенціи, только тѣмъ и занимаемся, что 
то подфранцузиваемъ Россію, то перекраиваемъ ее на „аг- 
лицкій“ манеръ, то нѣмецкій, американскій и чуть не „па­
тагонскій"!.. И успѣхомъ такой передѣлки Россіи наша 
„передовая* Русь оцѣниваетъ свою заслугу передъ русскимъ 
народомъ!..

Англичане на обѣдѣ у своего посла Сэра Никольсона огра­
ничились просто словцами о „взаимной дружбѣ и симпаті­
яхъ" (конечно, Россія достаточно „обласкана* дружбою „ко­
варнаго Альбіона*,—есть что помянуть, хотя бы изъ недав­
няго прошлаго на Дальнемъ Востокѣ!..), а глава нашего ми­
нистерства почему то счелъ необходимымъ разсыпаться въ 
похвалахъ всего англійскаго: „знакомясь съ вашими учреж­
деніями, съ вашими университетами, съ вашей древней куль­
турой, вашими нравами и вѣковой традиціей, вашей лите­
ратурой и искусствомъ, мы сознали, что все, исходящее изъ 
Великобританіи, отличается высокими качествами и чув­
ствомъ мѣрыи,—такъ говорилъ англичанамъ, по сообщенію 
газетъ, г. Коковцевъ.

Право, читая эти строки, обидно стало за русскаго чело­
вѣка..: Вотъ уже 200 слишкомъ лѣтъ онъ съ вершинъ 
своего государствованія кадитъ иностранцамъ, призываетъ 
ихъ „княжить и владѣть" Россіей!.. И неужели долгъ госте­
пріимства требовалъ такихъ похвалъ?!..Неужели русскій го­
сударственный дѣятель долженъ забывать о своемъ народѣ, 
о своей обязанности показать красу своей страны, когда стал­
кивается съ иностранцами? Почему ничего подобнаго нѣтъ 
нигдѣ, когда міровые народы и даже мелкія государства 
встрѣчаютъ у себя иностранныхъ гостей?!.. И „лучшіе" рус­
скіе люди—наши думцы и члены Государственнаго Совѣта, 
показывая англійскимъ гостямъ „русскій двухпалатный пар­
ламентъ*, также заискивающе посматривали на англичанъ: 
„вотъ-де постарались сдѣлать все по „аглицки", кое что не 
додѣлали,—такъ просимъ извиненія!.." За думцами пошли по 
той же стежкѣ и наши городскія учрежденія... Но этого 
оказалось мало. Гуськомъ за собою наши „государственники" 
потащили и нашихъ церковниковъ, чтобы по „аглицки", по 
рецепту д-ра Арнольда, они молитвенно объединились съ 
англійскими „епископами*—еретиками...


